### GOVERNMENT OF INDIA

### ARCHÆOLOGICAL SURVEY OF INDIA

# CENTRAL ARCHÆOLOGICAP LIBRARY

call No. Sa 2 Hs/Abh/Mule.

D.G.A. 79

Vol. 27 Kashmir Series of Texts and Studies. No XXXII THE

TANTRĀLOKA

abhinava gupta - 🇸 🎞

With Commentary by RAJANAKA JAYARATHA

Edited with notes by

MAHAMAHOPADHYAYA PANDIT MUKUND RAM SHASTRI.

Officer-in-Charge, Research Department, JAMMU AND KASHMIR STATE. SRINAGAR.

Published under the authority of the Government of His Highness Lieut.-General Maharaja

> SIR PRATĀP SINGH SĀHIB BAHĀDUR. G.C.S.I., G.C.I.E., K.G.C.B.E., LL.D.,

Maharaje of Jammu and Kashmir State.

VOLUME I

Sa2Hs



23831

Allababad:

INDIAN PRESS.

श्रीमच्छीकण्ठनाथप्रभृतिगुरुवरादिष्टसन्नीतिमार्गा छन्ध्वा यत्रैव सम्यक्पिटमिन घटनामीश्वराद्वैतवादः । कद्मीरेभ्यः प्रसृत्य प्रकटपिरमिले। रञ्जयन्सर्वदेश्यान् देशेऽप्यस्मिन्नदृष्टो घुसृणविसरवत्स्तान्मुदे सज्जनानाम् ॥१॥ तरत तरसा संसारान्धिं विधत्त परे पदे पदमविचर्लं नित्याले।कप्रमोदसुनिभरे । विसृशत शिवादिष्टाद्वैताववे।धसुधारसं प्रसमविल्लस्तस्युक्तगन्तःसमुरुलवदायिनम् ॥२॥

2383).
18.6.56 Alh/Muh.

### काश्मीर-संस्कृतप्रन्थावलि:।

### ग्रन्थाङ्कः २३

# श्रीतन्त्रालोकः ।

श्रीमन्महामाहेरवराचार्यवर्य-श्रीमद्भिनवगुप्ताचार्यविरचितः । श्रीमन्महामाहेरवराचार्य-श्रीजयरथञ्चतिववेकाभिख्यटीकोपेतः श्रीभारतधर्ममार्तण्ड-करमीरमहाराज-श्रीप्रतापिसंहवरप्रतिष्ठापिते प्रविवधाप्रकाशः (रिसर्च) कार्यावये तद्ध्यच-महामहोपाध्याय-पिख्त-मुकुन्द्राम-शास्त्रिणा उद्दिष्टकार्यां वयस्थेतरपण्डितसहायेन संगृद्धा, संशोधन-पर्याया ङ्कन-विवस्णादिसंस्करणोत्तरं पाश्रास्वविद्वस्परिवस्समताधुनिकसुगमश्चद्वरीस्त्रपन्यासादिसंस्कारैः परिष्कृत्य

### श्रीप्रयागपत्तने

इंडियनप्रेस-नाम्नि मुद्रगालये मुद्रापयित्वा प्राकाश्यमुपनीतः। ( प्रथमा भागः )



संवत् १६७४

खैस्ताब्दः १६१८

### काइमीर-श्रीनगर।

( अस्य प्रन्यस्य सर्वे प्रकाशन-सुद्रापयाधिकाराः प्रोक्तमहाराजवर्यैः स्वायक्तीकृताः सन्ति )

#### (ALL RIGHTS RESERVED.)

PRINTED BY APURVA KRISHNA BOSE, AT THE INDIAN PRESS, ALLAHABAD.

Published by the Research Department, Jammu and Kashmir State SRINAGAR.



# तन्त्रालोक:

श्रीमन्महामाहेश्वराचार्यवर्यश्रीमदिभनवगुप्तविरचितः । श्रीमदाचार्यवर्यजयरथविरचितविवेकाभिख्यव्याख्यानोपेतः ।

# प्रथममाहिकम् ।

यस्मादेषणवित्क्रिया यदुदिता ह्यानन्दिचदृभूमयो यस्यैवोद्धरशक्तिवैभविमदं सर्वं यदेवंविधम् । तद्धाम त्रिकतत्त्वमद्धयमयं स्वातन्स्यपूर्णप्रथं चित्ते स्ताच्छिवशासनागमरहस्याच्छादनध्वंसि मे ॥१॥

पं० १ ख० पु० यसादीषणविक्रया यदुचितास्त्रास्ता जगद्वयक्तय इति, ग० पु०
... यदुचितास्त्रत्रप्रधाशक्तयो
यद्धाम त्रिकतत्त्वमद्वयमयं मायाविमोहोत्थितम् ।
यन्नैवंविधतां कदाप्युपगतं यद्वा यदेवंविधं
ध्वान्तं स्वान्तिनशान्तसंस्थितमपाकुर्यात्समन्तान्मम ॥
इति पाठः ।

देहे विमुक्त एवास्मि श्रीमत्कल्याणवारिधेः । यस्य कारुण्यविष्ठुड्भिः सद्गुरुं तं हृदि श्रये ॥२। मूध्न्युत्तंस इव क्ष्मापैः सर्वेर्यस्यानुशासनम् । हृदये भवसंभारकर्कशेऽप्याशु शिश्रिये ॥३॥ न ग्रन्थकारपदमाप्तुमधास्म्यपूर्वं वाक्कोशलं च न निदर्शियतुं प्रवृत्तः । किं त्वेतदर्थपरिशीलनतो विकल्पः संस्कारवांश्च समियादिति वाञ्ळितं नः ॥४॥

पं॰ १ ग॰ पु॰ प्वास्मि यस्प्रसत्तीच्चोच्चणात् । श्रीमत्कल्याखराजानं वन्दे तं जनकं गुरुम् ॥

इति पाठः ।

पं० २ ख॰ पु० श्रिये इति पाठः । एतच् श्लोकानन्तरं ग० पु० श्लोकद्वयमाधिक्ये दृश्यते यथा

शिवशासनागमरहस्यकोविदैगुँरिभर्गभीरहृद्येर्द्योदयैः ।
करुणारुणा विद्धिरे दशस्तथा
मिय दीनबन्धुभिरमोधभाषितैः ॥
यथा रहस्यसर्थस्वं मानसे मे शिवोदितम् ।
भाववासनया स्थानं कर्कशेऽप्याश्च शिश्रिये ॥ युगमम्

इति ।

पं॰ ३ क॰ पु॰ मूर्भि तंस इव, ख॰ पु॰ उत्तंसिमवेति नपुंसकिनिर्देशः पाठः। पं॰ ४ ग॰ माप्तुमनासपूर्वमिति पाठः। पं॰ ६ ग॰ पु॰ स्वं कौशलं प्रथयितुं विबुधाः प्रवृत्ता, इति पाठः। पं॰ ६ ग॰ पु॰ वाञ्छितं मे इति पाठः। ातायाताः स्थिताः केचिदज्ञा मत्सरिणः परे ।

दिग्धाः केऽपि किं ब्रूयांश्रोतारो यदनागताः ॥४॥
दनाकर्ण्य गूढार्थं स्वादु स्वाशयकौशलम् ।

तक्तमुक्तमन्यैर्यत्तेन दोलायते मनः ॥६॥

प्रत्र मद्वागशक्तापि यन्निर्यन्त्रणमुह्नसेत् ।

त्पारमेश्वरं श्रीमन्महानन्दविजृम्भितम् ॥७॥

इह खल्ज शास्त्रादावलीकिकाशीर्वादमुखेन वक्ष्य-नाणषडर्घशास्त्रार्थगर्भीकारेण समुचितेष्टदेवतां शास्त्र-कारः परामृशति

विमलकलाश्रयाभिनवसृष्टिमहा जननी भरिततनुरच पश्चमुखगुप्तरुचिर्जनकः। तदुभययामलस्फुरितभावविसर्गमयं इदयमनुत्तरामृतकुलं मम संस्फुरतात्।।१॥ 'मम' श्रात्मनो 'हृदयं' जगदानन्दादिशब्दवांच्यं तथ्यं वस्तु, सम्यक् देहप्राणादिप्रमातृतासंस्कारन्य-क्कारपुरःसरसमावेशदशोल्लासेन दिक्कालाद्यक-लिततया 'स्फुरतात्' कालत्रयावच्छेदशून्यत्वेन विकसतात्—इत्यर्थः । तच्च कीदृक् ?—इत्युक्तं 'तदुभय' इति । 'तत्' श्राद्यार्धव्याख्यास्यमानं च तत् 'उभयं' तस्य 'यामलं'

' तयोर्थेद्यामलं रूपं स संघट्ट इति स्मृतः ।'

इति वक्ष्यमाण्यनीत्या शक्तिशक्तिमत्सामरस्यात्मा संघदः, ततः 'स्फुरितभावः' परानपेचत्वेन स्वत एवोद्धसितसत्ताको योऽसौ

'ग्रत एव विसर्गोऽयमव्यक्तह-कलात्मकः।'

१ वण्यामानन्दभूमीनां य एकोऽनुसंघाता उदयास्तमयविद्दीनोऽन्तर्विश्रान्तिपर-मार्थरूपो जगदानन्दः । वश्यति च प्रन्थकार एव उत्तरम्न यम्न कोऽपि व्यवच्छेदो नास्ति यद्विश्वतः स्फुरत् । यद्गाहतसंवित्तिपरमामृतवृद्दितम् ॥ यत्नास्ति भावनादीनां न मुख्या कापि संगतिः । तदेतज्जगदानन्दमस्मभ्यं शंभुरूचिवान् ॥ इति ।

पं० १ ग० पु० सामरस्यरूपः इति पाटः ।

इत्युक्त्या कुलाकुलोभयच्छटात्मकहकारार्धार्धरूपो 'विसगों' बहिरुछिलिसषास्वभावः स प्रकृतिर्यस्य तत्; श्रत एवाह 'श्रनुत्तरामृतकुलम्' इति । 'श्रनुत्तरं' कतिपयकालदार्ळ्यकार्यमृतान्तरवैलच्चग्यात् उस्कृष्टं च तत्

'यत्रास्ति न भयं किंचिन्न जरा व्याधयोऽपि वा । न विन्ना न च वै मृत्युने कालः कलयेच तम् ॥'

इत्यकालकलितत्वात् श्रविद्यमानं मृतं यत्र तत् 'कुलं' शरीरं यस्य तत् श्रमाख्यकलास्वरूपम्–इत्यर्थः । तदुक्तम्

'कळा सप्तदशी यासावमृताकाररूपिग्गी।'

इति । किं च तदुभयम् ?-इत्याह 'जननी जनकश्च' इति । कीदृशी जननी ? 'विमलकलाश्रया' इति । विगता 'मला' श्रवच्छेदका यस्यास्तादृशी या 'कला' परिवमशैंकस्वभावकर्तृतालक्षणा, सा 'श्राश्रय' श्राल-म्बनं स्वरूपं यस्याः सा शुद्धस्वातन्त्र्यशक्ति-रूपा-इत्यर्थः।

पं० १ क० पु॰ हकारार्थरूप इति पाठः । पं० २ क० पु॰ यत्र तत् इति पाठः ।

श्रत एव 'श्रभिनवायाम्' श्राद्यायां 'सृष्टौ' शुद्धा-ध्वमार्गे

'शुद्धेऽध्वनि शिवः कर्ता.....।'

इति नीत्या शिवस्येव तत्र साक्षात्कारित्वात् 'महः' पारिपूर्यलक्त्रणं तेजःस्फारो यस्याः सा—इत्युक्तम् । इहाद्वयनये हि भगवानेव स्वस्वातन्त्र्यमाहात्म्यात् श्राभासमात्रसारतया स्वाव्यतिरिक्तमपि व्यति-रिक्तत्वेनेवजगत् श्राभासयित,—इत्यनन्यापेक्षिणः स्वातन्त्र्यस्येव जगद्वेचित्र्यानिमित्तत्वमुक्तम्, श्रविद्यान्वासनादीनां भेदाभेदविकल्पोपहतत्वात् जगद्वेचित्र्यनिमित्तत्वाभिधानानुपपत्तेः; श्रत एव भगवतिश्रदान्यनत्वातिकसंभवेऽपि तत्स्फुरणमात्रत्वात् तासां तस्या एव प्राधान्यात् इहाभिधानम् । यद्वक्ष्यति

'तेन स्वातन्त्र्यशक्त्यैव युक्त इत्याञ्जसो विधिः ।'

इति । जनकश्च कीदृक् ?-इत्युक्तं 'भरिततनुः' इति । 'भरिता' सर्वाकाङ्क्वासंक्षयात् पारिपूर्ण्येन पूरिता 'तनुः' स्वभावो यस्य सः, श्रनन्योन्मुखतया स्वतन्त्रः-इति यावत् ।श्रत एव 'पश्रभिः' चिदानन्दे-च्छाज्ञानकियात्मभिः 'मुखैः'

'.......रौवी मुस्त्रमिहोच्यते। '

इत्युत्तया शक्तिभिः 'ग्रुप्ता' परिपूरिता प्रबन्धेना-नुवर्तमाना 'रुचिः' श्रभिलाषो विशेषानुपादानात् कृत्यपञ्चकविषयो यस्यासौ, सदैव पञ्चविधकृत्यकारी-इत्यर्थः । तदुक्तम्

'सृष्टिसंहारकर्तारं विलयस्थितिकारकम् । अनुब्रहकरं देवं प्रख्तार्तिविनाशनम् ॥'

इति । तदेवम् श्रत्र विसर्गप्रसरस्वभावत्वेन जग-द्वैचित्र्यबीजभूतं शिवशक्तिसंघद्दात्मकपरात्रिकशब्द-वाच्यम् श्रनाख्यात्मकं विद्वौधप्रध्वंसाय परामृष्टम् । तदुक्तम्

'तत्रापि शक्तम सहितः स्वात्ममय्या महेश्वरः । यदा संघट्टमासाद्य समापत्तिं परां वजेत् ॥

पं० ७ क० पु० पञ्चकविशेष इति पाठः ।

पं॰ १५ क॰ पु॰ तत्रापि मर्त्यरहितः स्वात्मशक्तया महेश्वरः इति, ख॰ पु॰ तत्रापि शक्त्या रहितः इति मौलिकः पाठः प्रथमोपन्यस्त श्रासीत् इति संदरयते ।

तदास्य परमं वक्त्रं विसर्गप्रसरास्पदम् । अनुत्तरविकासोद्यज्जगदानन्दसुन्दरम् ॥ भाविवक्त्राविभागेन बीजं सर्वस्य संस्थितम् । इत्स्पन्दोद्यत्परासारनिर्गामोर्म्यादि तन्मतम् ॥ पतत्परं त्रिकं सूक्ष्मं सर्वशक्तःविभागवत् ।'

## इति ।

ग्रथ च 'हृदयं'

'हृद्यं शक्तिस्त्रं तु .....।'

इत्यायुक्तया श्रीसृष्टिकाल्यायिक्वित्राक्तिचकासूत्र-णेन प्रस्फुरदूपं श्रीकालसंकर्षणीधाम 'संस्फु-रतात्' तादात्म्येनैकः स्याम्—इत्यर्थः।तच्च कीदृशम्?— इत्युक्तम् 'श्रनुत्तरामृतकुलम्' इति । सृष्ट्यादीनाम-त्रैव लयाद् श्रविद्यमानम् उत्तरम् श्रन्यत् यस्मात् श्रत एव 'श्रमृतं' स्वात्मचमत्कारमात्रपरमार्थम्, श्रत एव च 'कुलं'

पं॰ २ ख॰ पु॰ श्रनुत्तरविकासांश्चजगदिति पाठः ।

पं० ३ ख० पु० वक्तादिभागेनेति पाठः।

पं० ४ ख० पु० हत्स्पन्दो दक्परासारमृतिंनिर्नामतन्मयम्, इति पाठः ।

पं॰ ६ ख॰ पु॰ सृष्टिकालाद्यसिलशक्तिचक्रासूत्रेखेति पाटः ।

पं० ११ स० पु० तदैकात्म्येन एक इति पाटः।

'कुलं पदमनामाख्यं.....।'

इत्यनाख्यरूपम्–इत्यर्थः । श्रन्यच कीदक् ?–इत्या ह 'तदुभय' इति । तच तत् व्याख्यास्यमानं सृष्टिसंहा-रात्मकम् 'उभयं' तस्य 'यामलं' लोलीभावः, ततः

'चक्रद्वयेऽन्तः कचति लोलीभूता परास्थितिः।'

### इति । तथा

'प्रभवाप्यययोरन्तर्लोळीभावात्क्रमोऽवताराख्यः।'

इत्यादिनीत्या स्फुरितसत्ताकः स्थित्यात्मा विविधः सर्गस्तन्मयम् । परैव हि श्रनाख्या भगवती संवित् स्वस्वातन्त्र्यात् स्वात्मनि सृष्ट्यादि श्रवभासयति विलाययति च–इत्यभिप्रायः । यदुक्तम्

'यस्य नित्योदिता होकाभासा कालक्षयंकरी। राजते हृदयाम्भोजविकासिगगनोदरे॥ सृष्टिस्थित्युपसंहारकपा तद्भरणे रता।'

पं० १ ख० पु० कुलाकुलं पदमनामकमिति पाटः । पं० २ क० पु० इत्यनामा ख्यरूपमिति पाटः । पं० १० ख० पु० विज्ञापयतीति पाटः ।

इति । तच्छब्दपरामृष्टमुभयं व्याचष्टे 'जननी जनकश्च' इति । जनयति विश्वम्—इति 'जननी' परा पारमेश्वरी सृष्ट्यादिचक्राद्या, सा च शुद्धबोधमात्र-स्वभावत्वात् 'विमला' येयम् श्रादिभूता चान्द्रमसी 'कला' सा 'श्राश्रयः' श्रालम्बनं गतिर्यस्याः सा, सक-लजगदाप्यायकारिपरामृतमयी—इत्यर्थः । तदुक्तम्

'ऊर्न्वे तु संस्थिता सृष्टिः परमानन्दरूपिणी । पीयूषवृष्टिं वर्षन्ती बैन्दवी परमा कला॥'

## इति । तथा

'ऊर्ध्वे स्थिता चन्द्रकला च शान्ता पूर्णामृतानन्दरसेन देवी।'

इति । श्रत एव 'श्रमिनवायां'

'सदा सृष्टिविनोदाय.....।'

इत्यादिनीत्या सदा द्योतमानायां 'सृष्टों' बहीरूप-तायां स्वातन्त्यबच्चणं 'महः' तेजो यस्याः सा—इत्यु-क्तम्। जनयति भावसंहारम्—इति 'जनकः' श्रमिरूपः

पं० ३ ख० पु० पारमेश्वरी सृष्टिचकः सा चेति इ्यानेव पाठः । पं० १४ क० पु० सदा चोतनायामिति, ख० ग० पु० सदातनायामिति पाठः।

परः प्रमाता, सच 'पञ्चानां' वामेश्यादिवाहशक्तीनां 'मुखैः' चज्जुरादीन्द्रियवृत्तिरूपेर्द्वारैः

'येन येनाक्षमार्गेख यो योऽर्थः प्रतिभासते । स्वावष्टम्भवलाद्योगी तद्गतस्तन्मयो भवेत् ॥'

इत्यादिनीत्या तत्तद्विषयाहरणेन 'गुप्ता' स्वा-वष्टम्भवलेन परिरक्तिता 'रुचिः' दीप्तिर्यस्यासौ, नि-खिलभावयासिष्णुतया समुद्दीपितपरप्रमातृभावः— इत्यर्थः । स्रत एव 'भरिततनुः' तत्तद्भावसंचर्वणेन निराकाङ्चतोत्पादात् स्वात्ममात्रविश्रान्त्या पूर्णः— इत्यर्थः। तदेवम् स्रत्र यन्यकृता स्टष्ट्यादिकमलयरूप-तामवभासयन्त्यपि तदतिवर्तनेन परिस्फुरन्ती क्रमा-क्रमवपुः परैव स्रनाख्या पारमेश्वरी संवित् परा-मृष्टा,—इत्युक्तं स्यात् । यदुक्तमस्मत्परमेष्टिगुरुभिः

'क्रमत्रयसमाश्रयव्यतिकरेख या संततं क्रमत्रितयलङ्कुनं विद्घती विभात्युचकैः। क्रमैकवपुरक्रमप्रकृतिरेव या द्योतते करोमि इदि तामहं भगवतीं परां संविदम्॥'

पं १ स॰ पु॰ वामेशादिवाहनशक्तीनामिति पाठः। पं॰ १३ क॰ पु॰ श्रस्मद्गुरुभिरिति पाठः।

इति ।

त्रथ च 'हृद्यं' निजवलसमुद्भृतिलच्चणं तत्त्वं विशेषानुपादानात् सर्वस्य सम्यक् प्रख्योपाख्यारोहेण 'स्फुरतात्' विकसतात्—इत्यर्थः । तच्च कीटक् ? 'तदुभय' इति । तत् त्राद्यार्थव्याख्यास्यमानं माता-पितृलच्चणम् 'उभयं' तस्य यत् 'यामलम्' त्राद्यया-गाधिरूढं मिथुनं, तस्य परस्परौन्मुख्येन चमत्कार-तारतम्ययोगात् 'स्फुरितः' सोष्ठासो योऽसौ 'भावः' त्राशयविशेषः, तेन यो 'विसर्गः' चेपः कुग्रडगोला-ख्यद्रव्यविशेषनिःष्यन्दः, स प्रकृतिर्यस्य तत् ; त्रत एव च 'श्रनुत्तरे' श्वेतारुणात्मदेवतामयताद्यनुसंधा-नेन पशुशुक्रशोणितवैलच्चग्यादुत्कृष्टे 'श्रमृते' सारे '..............कुल्मुत्पित्तगोचरः।'

इत्युक्त्या 'कुलम्' श्राकारो यस्य तत् । किं तदुभयम् ?-इत्याह 'जननी जनकश्च' इति । कीदृशी

पं० २ ख० पु० लच्चां सतस्वमिति पाठः।

पं ४ क० ख० पु तच तदाचार्धेति 'कीहक-तदुभयेति' वास्यद्वयहीनश्च पाट:।

पं० ६ कः पुः श्राश्रयविशेषस्तेन विमलो यो विसर्ग इति, कुण्डगोलकास्यो द्रव्येति च पाटः ।

पं० १२ क० ५० वैज्ञचण्यायुरकृष्टे इति पाठः ।

पं० १३ ख० पु० कुल उत्पत्तिगोचरे इति पाठः।

जननी ? 'विमलकलाश्रया' इति । 'विमला' इति वर्णकला 'श्राश्रयः' श्रालम्बनं यस्याः सा, विमल-कलाभिधाना—इत्यर्थः । तथा 'श्रीभनवसृष्टिमहा' इति । 'श्राभनवस्य' श्रीमदभिनवग्रसस्य 'सृष्टिः' जन्म सैव

> 'नन्दन्ति पितरस्तस्य नन्दन्ति च पितामहाः। अद्य माहेश्वरो जातः सोऽस्मान्संतारियण्यति॥'

इत्यायुक्तेः सत्पुत्रप्रसवेन कृतकृत्यतया चमत्का-रातिशयकारित्वेन 'महः' उत्सवो यस्याः सा तथा। तथा जनकश्च कीदृशः ? 'पञ्चमुखगुप्तरुचिः'। 'पञ्च-मुखः' सिंहः, सिंहगुप्तेति संज्ञ्या 'रुचिः' दीप्तिः सर्वत्र प्रथा यस्यासौ

> 'तस्यात्मजश्चुखुलकेति जने प्रसिद्ध-श्चन्द्रावदातिधषणो नरसिंहगुप्तः ।'

पं० २ क० पु० वर्षाकलास्वरूप श्राश्रय इति पाटः । पं० ६ क० पु० चमस्कारस्वेनेति इयानेव पाटः ।

इति वक्ष्यमाणदृशा नरिसंहगुप्तसंज्ञया ख्यातः— इत्यर्थः । श्रस्य हि ग्रन्थकृतः श्रीनरिसंहगुप्तावेमला-ख्यौ पितरौ,—इति गुरवः ।

'सन्ति [न्तो] हि पदेषु पदैकदेशान्प्रयुञ्जानाः।'

इति नीत्या 'भीमो भीमसेनः' इतिवत् श्रत्रापि नर-सिंहगुप्तसिंहगुप्तपदयोः प्रयोगः । 'भरिततनुः' इति

> 'शिवशक्तगत्मकं रूपं भावयेश्व परस्परम् । न कुर्यान्मानवीं बुद्धिं रागमोहादिसंयुताम् ॥ श्वानभावनया सर्वे कर्तव्यं साधकोत्तमैः ।'

इत्यायुक्तनीत्या द्वयोरिप शिवशक्तिसमावेशमयत्वा-भिधानस्येष्टेः काकाज्ञिन्यायेन योज्यम् । तदेवम एवंविधसिद्धयोगिनीप्रायपितृमेलकसमुत्थतया

> 'ताहङ्मेलककलिका-कलिततनुर्यो भवेद् गर्भे । उक्तः स योगिनीभूः स्वयमेव ज्ञानभाजनं भक्तः ॥'

इत्युक्तनीत्या स्वात्मानि निरुत्तरपदाद्वयज्ञानपा-त्रतामभिद्धता प्रन्थकृता निखलषडर्धशास्त्रसार-संग्रहभूतप्रन्थकरणेऽप्यधिकारः कटाचीकृतः। अत्र च संभवन्त्यपि व्याख्यान्तराणि न कृतानि, प्रन्थ-गौरवभयात् प्रकृतानुपयोगाच्च।केषांचिद्दिष व्याख्या-न्तराणामासमञ्जस्यमतीव संभवदिष न प्रकाशितम्। एवं हि

'.....तस्य हेतुं न चाचरेत्।' इति वक्ष्यमाणदृशा स्वात्मनि समयलोपावहं महात्मनाम् महागुरूणां निन्दाबीजमासूत्रितम् ,—

२ हेतुः ग्राक्षेपः ।

३ समयलोपावहम् अचारभ्रष्टतासंपादकम् । महागुरूणां निन्दा-बीजमिति, इत्थं हि केचिदत्र मन्द्धियः समर्थयन्ते,— विमलकला विगताः सर्वकलक्रुमला यस्यां सा षोडशी कलात्मका तिथिः, अर्था दमावास्याख्या, सैव अभिनवसृष्टिः पञ्चदशकलासृष्टिः, तत्र सोद्योगा तथा भरिततनुश्च । पञ्चमुखगुप्तरुचिरिति, दिनं पञ्चयामकं रात्रि-स्त्रियामा इत्याश्रित्य पञ्चमुखं दिनं तत्र गुप्तरुचिरीक्षितामिलाषः अमावस्यादिनप्रारम्भ इत्यर्थः । निन्दाबीजमिति सविचिकित्सज्योतिष-शास्त्रद्दशा, न तु अनुत्तरदृशा, तत्र अमावस्यादिनप्रारम्भयोरवद्यं रक्ष-गीयत्वाद्वरमेवैतदिति सद्ददया प्वात्र प्रमाग्यम् ॥

पं • म स॰ पु॰ तस्यैव हेतुमिति एव पदाधिकः पाठः।

इति भवेत् ; को नाम शान्तिकर्मारभमाणो वेतालोत्थापनं कुर्यात् , इह चास्माभिस्तद्व्याख्यासा-रोच्चयनस्यैव प्रतिज्ञातत्वात् तदेव क्रियते,-इति तदि-तरत्स्वयमेवसर्वत्रासारतयाचिन्वन्तु सचेतसः,-इत्य-लमनेनापि वचनेन, प्रस्तुतिमहाभिद्धमः ॥ १ ॥

तदेवं परं त्रिकं परामृश्य परापरमि पराम्रष्टुमुपक्रममागाः प्रथमं तावत् परां देवीं परामृशित
नौमि चित्रितिभां देवीं परां भैरवयोगिनीम् ।
मातृमानप्रमेयांशशूलाम्बुजकृतास्पदाम् ॥२॥

'परां' पूर्णाम, अत एव भिन्नमिप जगत् स्वा-तमि अभेदरूपतया पालयन्तीम् अनन्योन्मुखतया च प्रकृष्टां

'या सा शक्तिजेगद्धातुः किथता समवायिनी ।' इत्याद्युक्तया 'भैरवयोगिनीं' नित्यमेव परप्रमा-त्रवियुक्तत्वात् तदात्मभूताम्, श्रत एव

पं० ४ ख० पु० इत्यमलेनापीति पाटः। पं० ११ क० ख० पु० त्रभेदतयेति पाटः।

'इच्छात्वं तस्य सा देवि सिसृक्षोः प्रतिपद्यते ।'

इत्याद्युक्त्या चिद्रूपा चासौ 'प्रतिभा' प्रज्ञा, ताम् श्राद्योच्छलत्तात्मकत्वेन बहिरुछिलिसषास्वभावाम्, श्रत एव 'देवीं' प्रमातुरिप विश्रान्तिधामत्वात् प्रिमिति-रूपतया द्योतमानाम्, श्रत एव बहिरिप प्रमातृप्रमाण-प्रमेयाण्येव 'श्रंशा' श्ररारूपा भागा यस्य 'शूलस्य' तत्र यानि श्रोन्मनसानि श्रम्बुज्ञानि, तत्र 'कृतास्पदां' तदुत्तीर्णतया भासमानां 'नौमि' देहप्राणादिप्रमातृ-रूपन्यग्भावेन तत्स्वरूपमाविशामि—इत्यर्थः ॥२॥

एवमुक्तेऽपि परास्वरूपेऽपरास्वरूपमनभिधाय, तदुभयमयस्य परापरस्वरूपस्य वक्तुमशक्यत्वात् ऋमप्राप्तां परापरां देवीं परिहृत्य, प्रथमं तावदपरां देवीमभिमुखयति

नौमि देवीं शरीरस्थां नृत्यतो भैरवाकृते । पारुगमेघघनव्योमविद्युञ्जेखाविजासिनीम् ॥३॥

पं० २ ख० पु० प्रज्ञापदं नास्ति ।

पं० ६ क० पु० श्रग्रुरूपा भागा इति पाठः।

पं॰ म ख॰ पु॰ प्रायाभिमातृरूपेति पाठः।

पं• ११ क॰ पु॰ परापरस्वरूपस्येति पाठः।

पं॰ १२ क॰ प्र॰ परापरदेवीमिति पाठः।

'नृत्यतो'

'नर्तक ग्रात्मा' ( शि० ३ उ० ९ स्० )

इति शिवसूत्रदृष्ट्या निगृहितस्वस्वरूपावष्टम्भमूलं तत्तद्विश्ववैचिल्यभूमिकाप्रपञ्चं प्रकाशयतो 'भैरवा-कृतेः' पूर्णस्वरूपस्य परमात्मनः 'शरीरस्थाम'

> 'एवंभूतमिदं वस्तु भवत्विति यदा पुनः। जाता तदैव तद्वस्तु कुर्वत्यत्र क्रियोच्यते॥'

इत्याद्युत्त्या तत्तत्प्रमातृप्रमेयाद्यनन्ताभासवैचित्र्य-कारितया स्वरूपाविष्टाम्, श्रत एव 'देवीं' जगदुल्ला-सनकीडाकारिणीम् श्रपरां भगवतीं 'नौमि' इति संबन्धः । श्रत एव बहिरिप विश्वात्मना द्योतमा-नत्वेऽपि

> 'भेदभावकमायीयतेजोंशग्रसनाच्च तत्। सर्वसंहारकत्वेन कृष्णं तिमिरकपधृत्॥'

इत्याद्युक्तस्वरूपे परप्रमातर्येव विश्रान्तत्वात् कृष्ण-पिङ्गलरूपाम् इत्युक्तं 'प्रावृग्मेघघनव्यामविद्युहेखा-विलासिनीम्' इति ॥ ३ ॥

पं० ४ क० ख० ए० तत्तद्वैचित्र्येति पाठः।

श्रथ परापरोभयस्वरूपमयीं परापरां देवीं परा-मृशति ।

दीप्तज्योतिरक्कटाप्लुष्टभेदबन्धत्रयं स्फुरत् । स्ताज्ज्ञानशलं सत्पत्तविपत्तोत्कर्तनत्तमम् ॥४॥ 'ज्ञानं'

> 'प्वमेतदिदं वस्तु नान्यथेति सुनिश्चितम् । क्रापयन्ती जगत्यत्र क्रानशक्तिनिगद्यते ॥'

इत्याद्युक्तज्ञानशक्तिस्वभावमपि अन्तरासूत्रितेच्छा-क्रियात्मकम्, स्रत एव परापराशब्दव्यपदेश्यम्, श्रत एव तत्

'छोडीभृतमतः शक्तित्रतयं तित्तश्र्लकम् ।' इति वक्ष्यमाणनीत्या 'त्रिशूलम्' ग्रत एव 'दीप्ताभिः' ग्रप्रतिहताभिः तत्तदिन्द्रियवृत्तिरूपाभिः 'ज्योति-श्चटाभिः

> 'यत्र यत्र मिलिता मरीचय-स्तत्र तत्र विभुरेव जुम्भते ।'

इत्यादिनीत्या वक्ष्यमाणस्वरूपस्य भेदप्रधानस्य बन्धहेतुत्वात् बन्धरूपस्य श्राणवादिमलत्रयस्य होष-

पं॰ १ क० ख० पु॰ परापरादेवीमिति समस्तः पाठः ।

कम्, श्रत एव 'स्फुरत्' शुद्धवोधेकरूपतया स्फुरत्ता-सारम्, श्रत एव 'सन्' च श्रसो 'पच्चो' जगदानन्द-स्तस्य 'विपच्चाः' तदप्रथारूपा निजानन्दाद्या श्रानन्दाँ श्रनानन्दाश्च तेषाम् 'उत्कर्तनं' पूर्णप्रथात्मकत्वेन क्षपणं, तत्र 'क्षमं' समर्थं 'स्तात्' इति वाक्यार्थः। तदुक्तं

> 'जयन्ति जगदानन्द्विपक्षक्षपणक्षमाः । परमेशमुखोद्भृतश्चानचन्द्रमरीचयः॥'

इति ॥ ४ ॥

इदानीमपरमपि त्रिकं पराम्रब्दुमाह स्वातन्त्र्यशक्तिः क्रमसंसिसृत्ता क्रमात्मता चेति विभोर्विभूतिः । तदेव देवीत्रयमन्तरास्ता-मनुत्तरं मे प्रथयत्स्वरूपम् ॥ ५ ॥

'स्वातन्त्र्यरूपा शक्तिः' यस्यासौ श्रनन्तशक्ति-भगवान् शिवः, 'क्रमस्य'

४ शून्यप्रभृतिव्यानान्ता विश्रान्तिरूपनिज्ञानन्द्-निरानन्द-परानन्द-ब्रह्मानग्द-महानन्द-चिदानन्दरूपाः षडानन्दभूमय इति ।

पं० १४ ख० पु० प्रथयस्प्रकाशमिति पाठः ।

'मृर्तिवैचित्र्यतो देशक्रममाभासयत्यसौ । कियावैचित्र्यनिर्भासात् कालक्रममपीश्वरः ॥' (ई० २ ।१। ५)

'क्रमो भेदाश्रयो भेदोऽप्याभाससदसस्वतः ।' (ई० २। १। ४)

इत्याद्युक्तनीत्या देशकालात्मनो विश्ववैचित्र्यस्य सर्गस्य, सम्यग्भेदेन 'सिस्टक्षा' जगत्स्दृष्टिनिमित्तं पार-मेश्वरी इच्छारूपा शक्तिः, 'क्रमात्मता'

इत्यादिनीत्या भेदप्रधानं तत्तदनन्ताभाससंभिन्नं संकुचितात्मरूपं नरत्वम्, इत्येवं येयं नर-शक्ति-शिवा-त्मिका 'विभोः' भगवतः परस्यानृत्तरस्य प्रकाशस्य 'विभूतिः' तत्तत्स्फुरणात्मत्वेन ऐश्वर्यं 'तदेव' क्रमेण् तत्स्फारसारत्वात् समनन्तरोक्तस्वरूपं 'देवीत्रयं' पर-प्रकाशात्मकत्वात् 'त्रनुत्तरं' 'स्वं' सर्वकर्तृत्वादेरसा-धारणं 'रूपं' 'प्रथयत्' तत्तद्भेददशोदयेऽप्यतिरोदधत्

एवं स्वदर्शनोचितदेवतापरामर्शानन्तरं तत्स्वरूपा-नुप्रवेशेनैव युगपद् गणेशवदुकावपि श्रभिमुखयति

मम त्रात्मनः 'त्रन्तरास्ताम् ' ऐकात्म्येन स्फुरतात्-

इत्यर्थः ॥ ५ ॥

पं १० ६० पु० तत्तस्फुटात्मत्वेनेति पाठः।

तद्देवताविभवभाविमहामरीचि-चक्रेश्वरायितनिजस्थितिरेक एव । देवीसुतो गगापितः स्फुरदिन्दुकान्तिः सम्यक्समुच्छलयतान्मम संविद्दिधम् ६॥

'एक एव' श्रनन्यापेक्षतया निःसहायो 'गण्स्य' करणचकस्य

'दिनकरसममहदादिकगणपिततां वहित यो नमस्तस्मै।' इत्यादिहशा 'पितः' श्रहङ्काररूपः प्रभुः, श्रत एव 'तासां' समनन्तरोक्तानां 'देवतानां' 'विभवेन' पर-प्रकाशात्मना स्फारेण

'यत्तत्र नहि विश्रान्तं तन्नमःकुसुमायते ।'

इति वक्ष्यमाण्नित्या भवनशीलाः तन्मयतया परिस्फुरन्त्यो या 'महामरीचयः' तत्तदिन्द्रियदेवताः तासां यत् 'चऋं' तत्रेश्वरवदाचरन् निजस्थितियों 'मम' श्चात्मनः 'संविद्' एव श्चनवगाद्यत्वात् 'श्रब्धिः' 'सम्यक्' विषयकालुष्यविलायनेन समन्तात् सर्वत एव

पं• १४ ग० पु० निजस्थितिमिति पाठः।

तत्तदिन्द्रियप्रसृतसंविद्द्वारेण 'उच्छलयतात्' विका-सयतात्, तदेकमयतामुत्पादयतात् इत्यर्थः । श्रब्धिस-मुच्छलनसमुचितत्वाच्च 'स्फुरदिन्दुकान्तिः'इत्युक्तम् । वस्तुतो हि श्रपानव्याप्तिरस्यास्ति इत्येवं-निर्देशः ।

श्रथ च 'देवीसुतो' वद्धकोऽप्येवंविधः, किंतु शरीरस्य धवलिस्ना 'स्फुरिदन्दुकान्तिः' । श्रस्य हि प्राण्वा-तिरस्ति इत्येवं निर्दिशन्ति गुरवः । 'देवीसुत' इत्यु-भयोरिप कुलशास्त्रोचितोऽयं व्यपदेशः । तदुक्तम्

'देवीपुत्रोऽत्र वटुकः स्वशक्तिपरिवारितः ।'

इति ।

'गणेशो विञ्नहर्तासौ देवीपुत्रः ""।'

इतिच॥६॥

इह खल्ल शास्त्रादी

'''''भोतोभेदं संख्यानमेव च ।
- प्रवर्तयेद् गुरुं स्वं च स्तेयी स्याचदकीर्तनात ॥'

पं० २ ग० पु० उत्पादयतामिति पाठः।

पं० १ क० पु० अत एव देवीति पाठः।

पं• ७ ख॰ पु॰ व्याप्तिरस्तीति गुरव इति 'पृवं निर्दिशन्ति' इति वाक्यहीनः पाठः।

इत्याद्युक्तदृशा स्रवश्यमेव शास्त्रकारैः स्वगुर्वादेः कीर्तनं कार्यम्, स्रतश्च वक्ष्यमाणशास्त्रस्य कुलतन्त्र-प्रक्रियात्मकत्वेन द्वैविध्येऽपि

> 'नभःस्थिता यथा तारा न भ्राजन्ते रवौ स्थिते । एवं सिद्धान्ततन्त्राणि न विभान्ति कुळागमे ॥ तसात्कुलाहते नान्यत्संसारोद्धरणं प्रति ।'

इत्याद्युत्त्या कुलप्रक्रियायाः प्रक्रियान्तरेभ्यः प्राधा-न्यात्

> 'भैरव्या भैरवात्प्राप्तं योगं व्याप्य ततः प्रिये । तत्सकाशान्तु सिद्धेन मीनाख्येन वरानने ॥ कामरूपे महापीठे मच्छन्देन महात्मना ।'

इत्यादिनिरूपितस्थित्या तदवतारकं तुर्यनाथमेव तावत् प्रथमं कीर्तयति

पं॰ २ क॰ ख॰ पु॰ वक्ष्यमाग्यस्य शास्त्रस्येति पाठः ।

पं० ७ क० पु० इत्याधुक्तः कुलप्रक्रियाया श्रधिकारः कुलप्रक्रियायास्तु प्रक्रियान्त-रेभ्य इति पाठः।

पं० ३ ख॰ पु॰ योगं न्यापि ततः इति पाठः।

पं॰ ११ क॰ पु॰ कामपीठे महापीठे इति पाठः।

रागारुगां प्रन्थिबिलावकीर्गां यो जालमातानवितानतृति । कलोम्भितं बाह्यपथे चकार स्तान्मे स मच्छन्दविभुः प्रसन्नः ॥ ७ ॥

'स' सकलकुलशास्त्रावतारकतया प्रसिद्धः

'मच्छाः पाशाः समाख्याताश्चपलाश्चित्तवृत्तयः। छेदितास्तु यदा तेन मच्छन्दस्तेन कीर्तितः॥'

इत्यायुक्तया पाशखगडनस्वभावो मच्छन्द एव परमे-श्वरसमावेशशालित्वात् 'विभुः' मम प्रसन्नः 'स्तात्' स्वात्मदर्शनसंविभागपात्रतामाविष्कुर्यात् इत्यर्थः । यो 'जालं' मत्स्यबन्धनम्, इन्द्रजालप्रायां च मायां 'बाह्यपथे चकार'

'ग्रष्टौ सिद्धा महात्मानो जालपृष्ठाः सुतेजसः ।' इत्याद्युत्त्त्या तुरीयतास्वरूपावहितत्वेन संकोचा-पहस्तनादनवधेयतां च निन्ये इत्यर्थः । तच्च 'रागेण' गैरिकादिद्रव्येण रागतत्त्वेन च 'ग्ररुणं' लोहिती-

पं ११ क ० पु ० इन्द्रियजालप्रायामिति पाटः ।

पं॰ १४ ख॰ पु॰ इत्याद्युक्तोत्तरीयतेति पाठः ।

पं० १४ ख० पु० इस्तनादवधेयतामिति च पाठः।

कृतम् इयर्ति गच्छति इत्यर्थानुगमात् तत्तद्भेददशाप्र-सररूपं च, तथा 'प्रन्थिभः' बन्धनैः 'बिलैः' च सिल-लिनर्गमनस्थानैः 'प्रन्थौ' मायाया द्वितीयस्मिन् भेदे 'बिलैः' बिलाकाराभिः भगसंज्ञाभिभीगभूमिभिश्च 'प्रवकीर्षं' व्याप्तम्, तथा 'त्रातानवितानवृत्ति' ष्रा-यामपार्श्वमानयुक्तं विश्वाकारत्वात् सर्वतः प्रसरद्रूपं च, तथा 'कलया' विच्छित्तिविशेषेण कलातत्त्वेन च अर्थात्वितिपर्यन्तेन 'उम्भितम्' श्रारब्धम्। यदुक्तम्

> 'मायारूपं भवेजालं दारयेत्कुलचिन्तकः । विश्वाकारं महाजालं नाडीसूत्रनियोजितम् ॥ भुवनाक्षसमोपेतं तत्त्वग्रन्थिहढीकृतम् । कलारागयुतं चैवः

# इत्यादि ॥ ७ ॥

'श्रीमच्छ्रीकण्डनाथाज्ञावशात्सिद्धा अवातरन्। इयम्बकामर्वकाभिष्यश्रीनाथा अद्यये द्वये ॥ द्वयाद्वये च निपुषाः क्रमेण शिवशासने । आद्यस्य चान्वयो जन्ने द्वितीयो दुहितृकमात् ॥ स चार्धज्यम्बकाभिष्यः सन्तानः सुप्रतिष्ठितः। अतश्चार्धचतस्रोऽत्र मठिकाः सन्तितक्रमात् ॥'

पं० १ क० पु० धारयेत्कुलेति पाठः ।

इति वक्ष्यमाणिस्थित्या श्रीसन्तत्यामईकत्रैयम्बका-र्धत्रैयम्बकाख्यासु सार्धासु तिस्रुषु मठिकासु मध्यात् वक्ष्यमाणतन्त्रप्रिक्रयायाः त्रैयम्बकमठिकाश्रयणेन श्रायातिकमोऽस्ति इति सामान्येन तावत् गुरून-भिमुखयति

त्रैयम्बकाभिहितसन्तितताम्रपर्गी-सन्मौक्तिकपकरकान्तिविशेषभाजः । पूर्वे जयन्ति गुरवो गुरुशास्त्रसिन्धु-कञ्जोलकेलिकलनामलकर्गाधाराः ॥⊏॥

'त्रेयम्बक' इति 'श्रभिहिता' 'सन्तितः' मठिका इत्यर्थः ॥ ८ ॥

एवं

'शैवादीनि रहस्यानि पूर्वमासन्महात्मनाम् । ऋषीयां वक्त्कुहरे तेष्वेवानुप्रहक्तिया ॥ कलौ प्रवृत्ते यातेषु तेषु दुर्गमगोचरम् । कलापिप्रामप्रमुखमुच्छिन्ने शिवशासने ॥

<sup>•</sup> ९ क० पु० इत्यादिवक्ष्यमायोति पाठः।

<sup>🍾</sup> ३ स० पु० मठिकाश्रयेगायातिकमोऽस्तीति पाठः।

कैलासाद्रौ भ्रमन्देवा मूर्त्या श्रीकण्ठकपया।

ग्रमुग्रहायावतीर्णक्वोदयामास भूतले।।

मुनिं दुर्वाससं नाम भगवानूर्ध्वरेतसम्।

नोच्छिद्यते यथा शास्त्रं रहस्यं कुरु ताहशम्॥

ततः स भगवान्देवादादेशं प्राप्य यस्ततः।

ससर्ज मानसं पुत्रं श्यम्बकादित्यनामकम्॥'

इत्यायुक्त्या कलिकालुष्याद्विच्छन्नस्य निखिल-शास्त्रोपानिषद्भूतस्य षडर्धक्रमविज्ञानस्य त्रैयम्बक-सन्तानद्वारेण स्रवतारकत्वादायं कैलासस्थं श्रीश्री-कग्रठनाथाख्यं गुरुं प्रसङ्गात् मठिकान्तरगुरूंश्चो-त्कर्षयति

> जयित गुरुरेक एव श्रीश्रीकराठो भुवि पयितः । तदपरमर्तिर्भगवान् महेश्वरो भूतिराजश्व ॥ ६ ॥

'एक एव गुरुः' इत्यनेन श्रस्य श्रवतारकत्वं सूचितम् । 'महेश्वर' इति यः श्रीसन्तत्यर्धत्रैयम्बका-

पं० ४ क० पु० न च्छिचते इति पाटः। पं० ४ क० पु० प्राप्य तत्त्वतः इति पाटः।

ख्यमठिकयोर्गुरुतया अनेन अन्यत्रोक्तः परमेश इति ईश इति च । यदाह

> 'भट्टारिकादिभूत्यन्तः भीमान्सिद्धोदयकमः । भट्टादिपरमेशान्तः श्रीसन्तानोदयकमः ॥ श्रीमान्भट्टादिरीशान्तः परमोऽथ गुरुक्रमः । त्रिकक्षपित्रकार्थे मे थियं वर्धयतांतराम् ॥'

इति । 'तदपरमूर्तिः' इत्यनयोर्भगवदावेशमयत्वं दर्शितम् । यद्यपि

'यो यत्र शास्त्रेऽधिकृतः स तत्र गुरुः'''''।'

इति वक्ष्यमाण्नीत्या मठिकान्तरगुरूणां त्रिकार्थे गुरुत्वाभावात् इह नमस्काराप्रस्ताव एव । तथापि

'तस्य मे सर्वशिष्यस्य नोपदेशदुरिद्रता ।'

इत्यादिदृशा सर्वत्रैव गुरूपदेशस्य भावात् त्रात्मिन भूयोविद्यत्वं दर्शयता ग्रन्थकृता श्रस्य ग्रन्थस्यापि निखिलशास्त्रान्तरसारसंग्रहाभिप्रायत्वं प्रकाशितम्। यद्वक्ष्यति

पं० २ ख० पु० श्रीमद्भद्दादिरिति शोधितः पाटः । पं० ६ क० पु० त्रिकार्थो मे इति पाटः । पं० ११ ख० तथापि इति वाक्यं नास्ति ।

'अध्युष्टसन्ततिस्रोतःसारभृतरसाहृतिम् । विधाय तन्त्रालोकोऽयं स्यन्दते सकलान्नसान् ॥'

# इति ॥ ६ ॥

'पूर्वे जयन्ति ग्ररवः' इति सामान्येन क्रतेऽपि नमस्कारे योगाङ्गत्वेन समानेऽपि

'……तर्को योगाङ्गमुत्तमम् ।'

इत्याद्युत्त्या परमोपादेयस्वप्रकाशस्वातमेश्वरप्रत्य-भिज्ञापनपरस्य तर्कस्य कर्तारो व्याख्यातारश्च परं नमस्कर्तव्याः इति विशेषप्रयोजकीकारेण गुरु-परम-गुरु-परमेष्टिनः पुनरपि पराम्रष्टुमाह

श्रीसोमानन्दबोधश्रीमदुत्पलविनिःसृताः। जयन्ति संविदामोदसन्दर्भा दिक्पसर्पिगाः १०॥ तदास्वादभरावेशबृंहितां मतिषद्पदीम् । गुरोर्लक्ष्मगागुप्तस्य नादसंमोहिनीं नुमः॥११॥

पं० १ क० पु० रसान्वितम् इति, स० पु० रसाहृतमिति पाठः । पं० ७ क० पु० प्रत्यभिज्ञापरस्येति पाठः ।

इदानीम्

'उपाध्यायादशाचार्य आचार्याणां शतं पिता।'
इत्याद्युक्त्या तस्याचार्यादिप गौरवातिरेकस्मृतेनिजमपि पितरमाशीर्वादमुखेन परामृशति
यः पूर्गानन्दिविश्रान्तसर्वशास्त्रार्थपारगः।
स श्रीचुखुलको दिश्यादिष्टं मे गुरुरुत्तमः १२॥
'चुखुलक' इति लोकप्रसिद्धमस्य नामान्तरम्।
'गुरुरुत्तम' इति उत्तमत्वस्य श्राचार्यगौरवातिरेकस्मृतिरेव निमित्तम्, श्रत एव श्रन्यत्रापि
'गुरुरुत्वेष गरीयांसं जनकं चुखुलाभिषम्।'
इत्याद्युक्तम्॥ १२॥
एवं च तन्त्रप्रिक्रयोपासन्नगुर्विभमुखीकरणानन्तरं
विश्रान्तिस्थानतया कुलप्रिक्रयागुरुमपि उत्कर्षयित

जयताज्जगदुद्धृतित्तमोऽसौ भगवत्या सह शंभुनाथ एकः । यदुदीरितशासनांशुभिर्मे प्रकटोऽयं गहनोऽपि शास्त्रमार्गः ॥ १३॥

पं॰ २ उपाध्यायादिति पद्यस्य 'सहस्रं तु पितुर्माता गौरवेगातिरिच्यते ।' इति उत्तरार्घे ग॰ पु॰ श्रधिकं वर्तते ।

भगवत्याख्या श्रस्य दूती, कुलप्रक्रियायां हि दूती-मन्तरेण कचिदपि कर्मणि नाधिकारः इत्यतस्त-त्सहभावोपनिबन्धः।

> 'योक्ता संवत्सरात्सिद्धिरिद्द पुंसां भयात्मनाम् । सा सिद्धिस्तत्त्विनष्ठानां स्त्रीणां द्वादशभिर्दिनैः ॥ ग्रतः सुरूपां सुभगां सरूपां भाविताशयाम् । ग्रादाय योषितं कुर्यादर्चनं यजनं हुतम् ॥'

इति । 'शास्त्रमार्गो' विमलो जातः इत्यनेनास्य त्रिकाद्यागमञ्याख्यातृत्वमपि प्रकाशितम् । यदुक्त-मनेनैव

> 'इत्यागमं सकलशास्त्रमहानिधाना-च्छ्रीशंभुनाथवदनादिधगम्य सम्यक् । शास्त्रे रहस्यरससंतितसुन्दरेऽसिन् गम्भीरवाचि रचिता विवृतिर्मयेयम् ॥'

इति ॥ १३ ॥

इदानीं स्वप्रवृत्तिप्रयोजनादि श्राचक्षाणो ग्रन्थ-कारो ग्रन्थकरणं प्रतिजानीते

पं॰ ६ ख॰ पु॰ सुरूपां भाविताशयामिति पाठः

सन्ति पद्धतयश्चित्राः स्रोतोभेदेषु भूयसा । स्रनुत्तरषडर्धार्थकमे त्वेकापि नेक्ष्यते ॥ १४ ॥

न चात्र श्रन्यथा संभाव्यम् — इत्यात्मन्याप्तत्वं प्रक्यापयन्नेवं प्रतिज्ञाकरणे सामर्थ्यं दर्शयति इत्यहं बहुशः सद्धिः शिष्यसब्रह्मचारिभिः । श्रिर्थितो रचये स्पष्टां पूर्णार्थां प्रक्रियामिमाम् १५ श्रीभद्धनायचरणाब्जयुगात्तथा श्री-भद्यारिकां प्रियुगलाद्गुरुसन्ततिर्या । बोधान्यपाशविषनुत्तदुपासनोत्थ-बोधोज्ज्वलोऽभिनवगुप्त इदं करोति ॥१६॥

तस्य गुरुपरम्परागतस्य ज्ञानस्य 'उपासनं' पुनः पुनः चेतिस विनिवेशनं तत उत्थितो योऽसावुप-देष्टव्यविषयो 'बोधः' साक्षात्कारस्तेन 'उज्ज्वलः' सम्यगवगतधर्मा सन् 'इदं' गुरूपदेशात्संशयविपर्या-सादिरहितत्वेनाधिगतमनुत्तरित्रकार्थप्रक्रियालक्षणं

पं० ३ क० ख० पु० न चान्यथेति पाठः।

पं० ४ क० पु० 'इत्यहं' इति पद्यं नास्त्येव । ख० पु० इत्यलं बहुश इति पाटः ।

पं॰ ११ क॰ पु॰ त्रिकार्थं प्रक्रियाजच्याजचितमिति पाठः।

परान्त्राति चिख्यापयिषया 'करोति' उपदिशति इत्यर्थः । 'श्रभिनवग्रस' इति सकललोकप्रसिद्धना-मोदीरणेनापि श्रासत्वमेव उपोद्धलितम् । उक्तं हि 'साक्षात्क्रतधर्मा यथादृष्टस्यार्थस्य चिख्यापयिषया प्रयुक्त उपदेश चासः ।'

इति । तच्छब्दपरामृष्टं व्याचष्टे 'या गुरुसन्ततिः' इति, 'गुरुसन्ततिः' गुरुपारम्पर्यमविच्छिन्नतया स्थितं तदुपदिष्टं ज्ञानमित्यर्थः, सा च कीट्टक् ? इत्युक्तं— 'बोधान्यपाशविषनुत्' इति

> 'यिकांचित्परमाद्वैतसंवित्स्वातन्त्र्यसुन्दरात् । पराच्छिवादुक्तरूपादन्यत्तत्पादा उच्यते ॥'

इत्यादिवक्ष्यमाण्नित्या 'बोधात्' पराच्छिवाद्यद-ख्यात्यात्म भेदप्रथात्मकम 'ग्रन्यत्' तदेव 'पाशः' स एव मोहकत्वात् 'विषं' तत् नुदति या सा । तथा 'श्रीभद्दनाथ' इति श्रीशंभुनाथः । 'श्रीभद्दारिका' इति भगवत्याख्या ग्रस्य दूती । यदुक्तमनेनैव

'भहं भहारिकानाथं श्रीकण्ठं हष्टभैरवम् । भूतिकलाश्रिया युक्तं नृसिंहं वीरमुत्कटम् ॥ नानाभिधानमाद्यन्तं वन्दे शंभुं महागुरुम् ।'

पं॰ १२ स्व॰ पु॰ यदनास्यात्मभेदप्रथेति पाटः । पं॰ १८ क॰ पु॰ कसाश्रया इति पाटः ।

#### इति ।

'स्त्रीमुखे निक्षिपेत्प्राञ्चः स्त्रीमुखाद्ग्राह्येत्पुनः।'

इत्याद्यक्तेः कुलप्रक्रियायां दूतीमुखेनैव शिष्यस्य ज्ञानप्रतिपादनाम्नायात् इह गुरुतद्दृत्योः समस्कन्ध-तया उपादानम् ॥ १६ ॥

ननु सामान्येन त्रिकदर्शनप्रकियाकरणं प्रतिज्ञाय, संभवत्यपि तदर्थाभिधायिनि शास्त्रजाते किमिति श्रीमालिनीविजयोत्तरमेवाधिकृत्य तन्निर्वाहियिष्यते इत्याशङ्क्याह

न तदस्तीह यत्र श्री-मालिनीविजयोत्तरे देवदेवेन निार्देष्टं स्वशब्देनाथ लिङ्गतः ॥१७॥

'श्रीमालिनीविजयोत्तरे' इति नादि-फान्ताया मालिन्या 'विजयेन' सर्वोत्कर्षेण उत्तरति सर्वस्रोतो-भ्यः प्लवते, सारभूतत्वात्सर्वशास्त्राणाम् ॥ १७॥

एतदेवाह

दशाष्टादशवस्वष्टभित्रं यच्छासनं विभोः । तत्सारं त्रिकशास्त्रं हि तत्सारं माजिनीमतम्॥१८॥

पं० ६ क० पु० सामाध्येनेति पाठः ।

इह खल्ज परपरामर्शसारबोधात्मिकायां परस्यां वाचि सर्वभावनिर्भरत्वात्सर्वं शास्त्रं परबोधात्मकत-यैव उज्जृम्भमाणं सत्, पश्यन्तीदशायां वाच्यवाचका-विभागस्वभावत्वेन ग्रसाधारगातया श्रहंप्रत्यवम-र्शात्मा अन्तरुदेति, भ्रत एव हि तत्र प्रत्यवमर्शकेन परामृश्यमानो वाच्योऽर्थोऽहन्ताच्छादित एव स्फुरति, तदनु तदेव मध्यमाभूमिकायामन्त-रेव वेद्यवेदकप्रपञ्चोदयाद्भिन्नवाच्यवाचकस्वभावतया उल्लसति । तत्र हि परमेश्वर एव चिदानन्देच्छाज्ञान-कियात्मकवऋपञ्चकासूत्रणेन सदाशिवेश्वरदशाम-धिशयानस्तद्वऋपञ्चकमेलनया पञ्चस्रोतोमयम् ग्रभे-द-भेदाभेद-भेददशोद्टङ्कनेन तत्तद्भेदप्रभेदवैचित्र्यात्म निखिलं शास्त्रमवतारयति,यद्दहिर्वैखरीदशायां स्फुट-तामियात् । तथाहि – प्रथममीशानतत्पुरुषसद्यो-जातैरेकेकस्य उद्बुभूषुभिः सद्भिभेदत्रयमुह्णासितम् उद्भूतेश्च - इत्येकैकभेदाः षद् , त्रिभिरप्योभिः संभूय उछासित एको भेदः, ईश-तत्पुरुषौ ईश-सद्योजातौ

२ पं॰ ख॰ पु॰ परविबोधेति पाठः । पं॰ १७ क॰ पु॰ ईशानतःपुरुषाविति पाठः।।

सद्योजात-तत्पुरुषौ इति इयात्मना संभूयापि एभिः त्रिभिभेंदत्रयं समुछासितम् – इत्येते भेदप्रधाना दश शिवभेदाः । तदुक्तम्

'ईशतत्पुरुषाजातैरुद्भृतैरुद्बुभृषुभिः । एककैः षड्भिरेकेन त्रिकेग द्व्यात्मकैस्त्रिभिः॥ तदित्थं शिवभेदानां दशानामभवित्स्थितिः।'

इति । एषामेव च वामदेवाघोरमेलनया श्रष्टादश रुद्रभेदा भवान्त । तथा च तत्रैककेन वामदेवा-घोरात्मभेदेन भेदद्रयमेव, पञ्चविधत्वेऽिप ईशा-देविकत्रत्रयस्य शिवभेदेषु उक्तत्वात् उक्तस्य च पुनर्व-चनानुपपत्तेः, तथा ङ्यात्मकत्वेन भेदत्रयस्य, तेन पञ्चानां ज्यात्मकत्वेन भेदत्रयस्य शिवभेदेषु उक्तत्वात् । तत्पुरुष- सद्योजातयोस्तु एवं स्वभावा-भावात्, ताभ्यां सह श्रसङ्गतेभेदचतुष्ट्याभावादीश-

पं॰ ६ क॰ पु॰ उभयस्थितिरिति पाठः।

पं॰ म क॰ पु॰ एकैकेनेति पाठः।

पं० ११ क० पु० जुपपत्तेरित्यनन्तरं 'तथा द्वधात्मकत्वेन भेदन्नयस्य, इति वाक्यं नास्ति ।

पं० १३ क० पु० स्वभावभावादिति पाठः।

वामौ, ईशाघोरौ, श्रघोर-वामौ – इति ह्यात्मकं भेदत्रयमेव ग्रवशिष्यत – इति त्रयो द्विकभेदाः । तथा पञ्चानामपि ईश-तत्पुरुषाजातवामाघोराणां ज्यात्मकत्वेन संमीलनायामीशानस्य क्रमेण इतर-वक्त्रसंभेदे षट्, तत्पुरुषस्य त्रयः, तथा सद्योजातस्य तदवशिष्टवक्त्रसंभेदेऽपि एक एव – इति दशविधत्वे-ऽपि ईश-तत्पुरुष-सद्योजातात्मनः प्रथमत्रिकस्य शिवभेदेषु उक्तत्वात् ईश-वामाघोरात्मनः शिष्टस्य त्रिकस्य व्यापारान्तरेण नियोक्ष्यमाणत्वाच ज्यात्मक-भेदाष्टकमेवावशिष्यते – इत्यष्टावेव वित्रकभेदाः । श्रत एव एकककथनं चिन्त्यमिति न वाच्यम्,-तत्पुरुषाजात-वामाघोराणां हि द्व्यात्मकतया चतुरा-त्मकतया वा ज्ञानजनने संयोगनिषेधो विवित्ततः, ज्यात्मकतायामपि तथाभावे हि बहूनां भेदानां निषेधः प्रसज्यते – इति भेदसप्तककथनमपि न्याय्यं

पं० ३ क० पु० द्वधारमकभेदत्रयमिति समस्तः पाठः ।

पं० ७ ख० पु० जातात्मान इति पाटः।

पं ० ८ ख० पु० घोरात्मान इति पाठः।

पं ११ कः पुः अत एव एकैककथनमिति पादः।

न स्यात् – इत्यलं बहुना । तथा पश्चानामप्येषां चतुरात्मकत्वेन संमीलनाया पश्चविधत्वेऽपिनराजात-वामाघोराणामुक्तयुक्त्या संगत्यभावाच्चत्वारश्चतु-भेदाः, सर्वेषामप्येषां संमीलनायां पश्चकभेद एक एव – इत्येवम् 'श्रष्टादश' भेदाभेदप्रधाना रुद्रभेदाः । तदुक्तं

'यदा त्रयाणां वक्त्राणां वामदक्षिणसंगतिः। तदा सप्त द्विकभेदा अष्टौ चैव त्रिकात्मकाः॥ चतुष्काश्चापि चत्वारः पञ्चकस्त्वेककपकः। इति विंशतिमध्यानु नराजातावसंगतिम्॥ वामाघोरद्वये यातः स्वातन्त्रयात्पूर्वपश्चिमौ। स्नानं भजेते नैवेति भेद्दणोडशकं स्थितम्॥ तत्रापि वामदेवीयमेकं तदुपरि स्थितम्। स्वक्षपं भैरवीयं च तेनाष्टादशघा स्थितिः॥ रुद्रभेदस्य शास्त्रेषु शिवेनैवं निक्षपिता।'

इति । एतच श्रीश्रीकगठ्यामभिधानपूर्वं विस्त-रत उक्तं, तद्यथा

पं० ५० ख० पु० सप्तद्विका भेदा इति पाठः। पं० १० ख० पु० विंशकमध्यान्तनर इति पाठः। पं० १७ क० पु० उक्तमित्यनन्तरं 'तद्यथा' इति वाक्यं नास्ति।

'स्रोतस्यूर्धे भवेज्ञानं शिवरुद्राभिधं द्विधा ।

कामजं योगजं चिन्त्यं मौकुटं चांशुमत्युनः ॥

दीप्तः न्तरं पुनः ।
शिवभेदाः समाख्याता रुद्रभेदांस्त्विमाञ्छृणु ॥
विजयं चैव निःश्वासं मद्गीतं पारमेश्वरम् ।
मुखविम्बं च सिद्धं च सन्तानं नारसिंहकम् ॥
चन्द्रांशुं वीरभद्रं च ग्राग्नेयं च स्वयम्भुवम् ।
विसरं रौरवाः पञ्च विमलं किरणं तथा ॥
लिलतं सौरभेयं च तन्त्राण्याहुर्महेश्वरि ।
ग्रष्टाविंशतिरित्येवमूर्थ्वस्रोतोविनिर्गताः ॥'

### ग्रत्र चानेनैव

'·····'शिवैष्कः शिवाभिधः । भेदो स्दैश्च स्ट्राख्य इति भेदे। निरूपितः ॥'

'वसुभिः' श्रष्टभिर्गुणिता 'श्रष्टों' चतुःषष्टिभैरव-भेदाः । तथा च श्रद्धयस्वभावे स्वरूपे शिवशक्ति-तत्संघद्टाख्ययोगिनीवक्त्रात्मिन दक्षिणवक्त्रे प्रत्येक-मुद्धभूषूद्भृत-तिरोधित्सु-तिरोहितात्मकतया चतु-

पं० ४ क० ख० पु० भेदाञ्छृणु प्रिये इत्येवंविधः पाठः । पं० १ ख० पु० सद्गीतमिति पाठः । पं० ६ ख० पु० नारसिंहिकमिति पाठः । पं० ११ ख० पु० स्वरूपशिवशक्तीति समस्तः पाठः रूपत्वेन भेदषोडशात्मकमितरद्वऋचतुष्टयं यदा युगपदन्तर्लीनतामेति तदेषां परस्परमेलनया चतुः-षष्टिरद्वयप्रधाना भैरवभेदाः । तदुक्तं

> 'यद्यान्ते दक्षिणं हार्दे लिङ्गं हत्परमं मतम्। तद्प्यन्तः कृताशेषस्प[स्]ष्टभावसुनिभैरम्॥ सर्वसंहारकत्वाच्च कृष्णं तिमिरक्षपधृत्। भेदभावकमायीयतेजोंऽश्रग्रसनात्मकम्॥ तत्रान्तलींनतां याति यावद्वकत्रचतुष्टयम्। उद्बुभूषु तथोङ्ग्तं तिरोधित्सु तिरोहितम्॥ इत्थं युगपदेवैतद्भेदषोडशकात्मकम्। दक्षे वैस्निके हार्दे स्वतन्त्रेऽथ शिवे विश्वत्॥ अष्टाष्टकात्म तच्छास्तं युगपङ्गैरवाभिधम्।'

इति । एतच श्रीश्रीकराठ्यामभिधानपूर्वं विस्त-रत उक्तम् । तद्यथा

'ग्रन्यत्संक्षेपते। वक्ष्ये गीतं यत्परमेष्टिना । तम्बभेदैः प्रवक्ष्यामि चतुःषष्टिं विभागद्यः ॥

पं० ३ ग० पु० उक्तंच इत्येवंविधः पाटः ।
पं० १२ ग० पु० अष्टाष्टकात्मकं शास्त्रमिति पाटः ।
पं० १४ ग० पु० तथाहीति पाटः ।
पं० १६ क० पु० चतुःपष्टिविभागश इति पाटः ।

भैरवं यामलं चैव मताख्यं मङ्गलं तथा। चकाष्टकं शिखाष्टकं बहुरूपं च सप्तमम् ॥ वागीशं चाष्टमं प्रोक्तमित्यष्टौ वीरवन्दिते। पतत्सादाशिवं चक्रं कथयामि समासतः॥ स्वच्छन्दो भैरवश्चग्डः क्रोध उन्मत्तभैरवः। ग्रसिताङ्गो महोच्छुष्मः कपाळीशस्तथैव च ॥ पते स्वच्छन्दरूपास्तु बहुरूपेण भाषिताः । ब्रह्मयाम्ब्रमित्युक्तं विष्णुयामलकं तथा ॥ स्वच्छन्दश्च रुरुरचैव षष्टं चाथर्वेणं स्मृतम् । सप्तमं रुद्रमित्युक्तं वेतालं चाष्टमं स्मृतम् ॥ ग्रतः परं महादेवि मतभेदाञ्छुणुष्व मे । रक्ताख्यं लम्पटाख्यं च मतं लक्ष्म्यास्तथैव च ॥ पञ्चमं चालिका चैव पिङ्गलाद्यं च पष्ठकम् । उत्फुल्लकं मतं चान्यद्विश्वाद्यं चाष्टमं स्मृतम् ॥ चग्डभेदाः स्मृता होते भैरवे वीरवन्दिते । भैरवी प्रथमा प्रोक्ता पिचुतन्त्रसमुद्भवा ॥ सा ब्रिधा भेदतः ख्याता तृतीया तत उच्यते । ब्राह्मी कला चतुर्थी तु विजयाख्या च पञ्चमी॥

पं॰ १२ ख॰ पु॰ बम्पटार्थं च इति पाठः । पं॰ १३ ख॰ पु॰ पञ्च पञ्चालिका इति पाठः । पं॰ १४ ख॰ पु॰ उल्फुड्डकमतमिति समस्तः पाठः । पं॰ १४ ख॰ पु॰ वीरवत्सले इति पाठः ।

चन्द्राख्या चैव षष्टी तु मङ्गला सर्वमङ्गला। एष मङ्गलभेदाेऽयं क्रोधेरोन तु भाषितः॥ प्रथमं मन्त्रचकं तु वर्णचकं द्वितीयकम्। तृतीयं शक्तिचकं तु कलाचकं चतुर्थकम्॥ पञ्चमं बिन्दुचक्रं तु षष्ठं वै नादसंशकम् । सप्तमं गुह्यचकं च खचकं चाष्टमं स्मृतम् ॥ एष वै चक्रभेदोऽयमसिताङ्गेन भाषितः। अन्धकं रुरुभेदं च अजाख्यं मृळसंशकम् ॥ वर्णभण्ठं विडङ्गं च ज्वालिनं मातृरोदनम्। कीचिताः परमेशेन रुरुणा परमेश्वरि॥ भैरवी चित्रिका चैव इंसाख्या च कदम्बिका। हुछेसा चन्द्रलेसा च विद्युहोसा च विद्युमान्॥ पते वागीराभेदास्तु कपाळीरोन भाषिताः। भैरवी तु शिखा प्रोक्ता वीखा चैव द्वितीयिका॥ वीणामणिस्तृतीया तु संमाहं तु चतुर्थकम् । पञ्चमं डामरं नाम षष्ठं चैवाप्यथर्वकम् ॥ कबन्धं सप्तमं स्यातं शिरश्छेदोऽष्टमः स्मृतः। पते देवि शिखाभेदा उन्मत्तेन च भाषिताः॥ पतत्सादाशिवं चक्रमष्टाष्टकविभेदतः॥'

पं॰ म् क॰ पु॰ श्रजाद्यमिति पाटः । पं॰ १ ख॰ पु॰ वर्णामटम् इति पाटः । पं॰ १६ क॰ पु॰ प्यवर्धकम् इति पाटः ।

इति । तैर्भिन्नं भेदोपभेदवैचित्यात्मना नानाप्रकार-मित्यर्थः । यत्तु श्रीश्रीकग्ट्यां तत्पुरुषवक्तमुद्दिश्य

'ब्रष्टाविंदातिभेदैस्तु गारुडं हृद्यं पुरा।'

### इत्यादि । तथा

'पदिचमे भूततन्त्राणि''''।'

तथा

'दक्षिणे दक्षिणो मार्गश्चतुर्विशतिभेदतः ।'

### इत्यादि । तथा

'वामदेवान्तु यज्ञातमन्यत्तत्त्वामृ[मप्र]तं श्टग्र ।'

इत्यादि श्रन्यभेदोपभेदवैचिह्यमुक्तं, तदेकैकस्य वक्तस्य पञ्चवक्तात्मकत्वात् एतद्भेदजातोपभेदा-त्मकमेव – इति तत एव संग्रहीतम् इति न पृथगिह श्रायस्तम् । तदुक्तं

'एकैकं पञ्चवक्त्रं च वक्त्रं यस्मात्प्रगीयते । दशाष्टादशभेदस्य तता भेदेष्वसंख्यता ॥'

पं० १ क० पु० भेदोपभेदनानावैचित्र्येत्यादिपाठः।

एं १० क० पु० एकैकवक्तस्येति समस्तः पाठः।

पं० १२ क० पु० प्रथगिह नायस्तमित्येवंविधः पाठः ।

इति । श्रतश्च भेद-भेदाभेदाभेदप्रतिपादकं शिवरु-द्रभैरवाख्यं त्रिधैवेदं शास्त्रमुद्भृतम् इति सिद्धान्तः । तदुक्तं

> 'तन्त्रं जज्ञे रुद्रशिवभैरवाख्यमिदं त्रिधा । वस्तुतो हि त्रिधैवैयं ज्ञानसत्ता विजृम्भते ॥ भेदेन भेदाभेदेन तथैवाभेदभागिना ।'

इति । एवं च भेदाद्यात्मकमपीदं शास्त्रं परमेश्वरेश-वामाघोरात्मकं षष्टं त्रिकं परादिदेवीत्रयविश्रान्ति-धामतया कोडीकृत्य,

> 'पुष्पे गन्धस्तिले तैलं देहे जीवो जले रसः । यथा तथैव शास्त्राणां कुलमन्तःप्रतिष्ठितम् ॥'

इत्याद्युत्तया परमाद्वयामृतपरिप्लावितं विदध्यात्, स्रन्यथा ह्यस्य परपदप्राप्तिनिमित्तत्वं न स्यात्।तदुक्तं

पं० ७ ख० पु० द्वयात्मकमप्येतदिति पाटः ।

पं० म्न ख० पु० षष्ठत्रिकमिति समस्तः पाटः ।

पं० १० क० पु० जलेऽमृतम् इति, ख० पु० जले वृतमिति पाटः ।

पं० १२ क० पु० परिप्लुतमिति पाटः । अन्यथा इत्यतो न स्यादित्यन्तः

वाक्यपाटः

क॰ ग॰ पुस्तकयोर्नास्ति ।

'तते। पि संहतारोषभावोपाधिसुनिर्भरः। भैरवः परमार्थोद्यद्ववृंहितराक्तिकः॥ ईशान-वाम-दक्षासु तासु शक्तित्रयं क्रमात्। ग्रपरादिपराप्रान्तं क्रोडीक्रत्य त्रिकं स्थितः॥ कर्भ्ववामतदन्यानि तन्त्राणि च कुलानि च। तद्धाराप्रान्तरूढानि प्रापय्याभेदभूमिकाम्॥'

इति । ननु एवंविधा श्रुतिर्न काचिदुपलभ्यत इति किं प्रमाणम् । ननु श्रत्र उक्तमेवानेन गुरुपारम्पर्यलचणं प्रमाणम् । यदाह

'इत्थं मध्ये विभिन्नं तित्त्रकमेव तथा तथा । शास्त्रमस्मद्गुरुगृहे संप्रदायक्रमात्स्थितम् ॥'

इति । ननु यदेवात्र पुंबुद्धिप्रभवत्वं चोद्यं तदेवो-त्तरीकृतम् – इत्यपूर्विमिदं पागिडत्यं, तेनागमः कश्चन संवादनीयो येनैतत्समाहितं स्यात्, नैतत् श्राविगीतैव हि प्रसिद्धिरागमः इत्युच्यते, यदुक्तं

```
पं० १ ख० पु० भावोपाधिषु निर्भर इति पाठः ।
```

पं० २ ख० पु० परमार्थे।चधुवेति पाठः ।

पं० ४ क० पु० पराकान्तमिति पाटः ।

पं• ६ क० पु॰ उद्धारप्रान्तेति, क॰ पु॰ भेद्रभूमिकाः इति च पाठः।

पं॰ = ग॰ ए॰ न तूक्तमेवात्रानेनेति पाठः।

पं० १२ क० पु० चोधं तत्कृतमितीति पाटः।

पं० १४ क० पु० सामाहित्यं स्यादिति पाठः ।

'प्रसिद्धिरागमा लेकि युक्तिमानथवेतरः। विद्यायामप्यविद्यायां प्रमाणमविगानतः॥ प्रसिद्धिरवगीता हि सत्या वागैश्वरी मता। तथा यत्र यथा सिद्धं तदुग्राह्यमविश्र्क्तिः॥'

इति । सा चात्र विद्यत एवाविगानेन महातमनां महाग्रुरूणाम् इति किमत्र प्रमाणान्तरान्वेषणेन । यदि चार्वाग्दशां भवादृशामेवंविधा
श्रुतिः कर्णगोचरं न गता— तावतेव एतन्नोपपद्यते,
इति न वक्तुं शक्यं, निह प्रमाणाभावात्प्रमेयस्याप्यभावः स्यात् । न चैते विप्रलम्भका येनैवमन्यथोपदिशेयुः, एतदुपदेशमूलतयेव निखिलस्य शैवशास्त्रागमार्थस्य प्रयोगदर्शनात् । तेन यथा मन्वादिस्मृतौ
उत्सन्नशाखामूलत्वादृष्टकादियागानां मृलभूता श्रुतिः
कल्प्यते तथा इहापि ज्ञेयम् । नद्येवंविधां श्रुतिमदृष्ट्वा साक्षात्कृतनिखिलशैवागमसतत्त्वास्त एवमु-

पं० १ क० पु० अथ नेतर इति पाठः।

पं• ३ ग॰ पु॰ वागीश्वरी इति पाठः ।

पं॰ १२ ख॰ पु॰ प्रयोगप्रदर्शनादिति पाठः।

पं० १३ क० पु० उत्पन्नशाखामुबेति च पाठः।

पदिशेयुः इत्यलं महाग्ररूणामुपदेशपरीक्षणदुःशि-क्षया । ननु शास्त्राणां

'यतः शिवोद्भवाः सर्वे शिवधामफलप्रदाः।'

इत्याद्युक्तेरेकत्वनियामककारणफलयोरैक्यमस्ति, इह किंनिबन्धनमेषामेवं नानात्वमुक्तःं ? सत्यं – किन्तु श्रनुयाद्याशयभेदादेषां नानात्वं कल्पितम् । यदुक्तं

> 'सर्वमेतत्प्रवृत्त्यर्थे श्रोतृणां तु विभेदतः । ग्रर्थभेदात्तु भेदेाऽयमुपचारात्प्रकल्यते ॥ फलभेदेा न कल्योऽत्र कल्यदचेदयथायथम् ।'

## इति । ननु यद्येवं तत्

'वेदादिभ्यः परं शैवं शैवाद्वामं च दक्षिणम् । दक्षिणाच परं कौळं कौळात्परतरं नहि ॥'

इत्यादिना उक्तमेषां यथायथमुत्कृष्टत्वं युक्तं न स्यात्, ? नैतत् — द्वारद्वारिभावेन एषामुपायोपेय-भावस्य उक्तत्वात्, तेन परमाद्वयोपदेशप्रतिपादक-

पं० १ क० ख० पु० महागुरूपदेशेति पाठः।

पं० ४ ख० पु० पुकत्वनियामकं कारणं फलयोरित्याद्यसमस्तवाक्यात्मा पाठः ।

पं० १२ क० पु० दिख्यात्तत्परमिति पाठः ।

पं॰ १४ ख॰ पु॰ द्वारिद्वारभावेनेति, उपायोपायभावस्येति च पाठः।

मेव शास्त्रं शिवसद्भावलाभैकफलम् – इत्यवसेयम् । तदेव परमपदप्राप्तौ सान्नादुपायभूतत्वादुत्कृष्टम् । एतज्ञानेनैव श्रीमालिनीश्लोकवार्तिकादौ वितत्य उक्तं, तत्तत एव स्वयमवधार्यम्, ग्रन्थगौरवभयानु प्रतिपदं न संवादितम् । श्रत एवाह 'तत्सारं त्रिकशास्त्रम्' इति । तदुक्तं

> 'वेदाच्छैवं तते। वामं ततो दक्षं ततः कुछम् । तते। मतं ततश्चापि त्रिकं सर्वोत्तमं परम् ॥'

### इति । स्रनेनैवाशयेन च

'वाममार्गाभिषिकोऽ पि दैशिकः परतत्त्ववित् । संस्कार्यो भैरवे सोऽपि कुळे कौळे त्रिकेऽपि सः ॥'

इत्यादि श्रीनिशाचारादावुक्तम् । तच्च सिद्धा-नामक-मालिन्याख्यख्यस्त्रयात्मकत्वात्रिविधम् । तत्र किया प्रधानं सिद्धातन्त्रं, ज्ञानप्रधानं नामकं तन्त्रं, तदुभयमयं मालिनीमतम् इति तदेव मुख्यम्, यदाह 'तत्सारं मालिनीमतम् ' इति । एवं च, 'न तदस्तीह यन्न ' इत्यादि युक्तमेवोक्तम् ॥१८॥

पं० ४ ख० पु० उक्तमित्यत प्वेति पाठः । पं० १४ ख० पु० ज्ञानप्रधानमनामकम् इति पाठः ।

वाक्यात्मकं वाक्यम् इति दर्शयितुमाह 'त्रादिवाक्य-म्' इति ।

इह यद्यपि परमेश्वरशक्तिपातमन्तरेण तच्छास्र-श्रवणादावन्यत् प्रवृत्तिनिमित्तं नाभ्युपेयते, तथापि शास्त्रकाराणामियं शैली — इत्यभिधेयप्रयोजनादि प्रतिपादियतुं प्रवृत्तिहेतुतया श्रयमादिवाक्योपिन-वन्धः। तत्र प्रथमश्लोकपञ्चकासूत्रितोऽ नृत्तरषडधीर्थ-कम इत्यनेन साक्षादिभिहितश्च पर-परापरापरात्मता-दिना बहुप्रकारस्त्रिकार्थस्तावदिभिधेयः। तस्यैव च कर्तृप्रतिपादनकौशलेन मौलागमस्य च समस्त-शास्त्रप्रधान्याभिधानेन सातिशयत्वं प्रतिपादियतुं 'श्रीभद्दनाथ' इत्यादि श्लोकपञ्चकमुपात्तम्। स च गुरुपरम्परागतः

'तस्माद्गुरुकमायातं दिशक्षेति परं शिवम् ।'

इत्यायुक्तनीत्या निजप्रयोजनकारी भवति, इत्ये-तदङ्गतयेव पारम्पर्यसंदर्शनार्थं ग्रहसंकीर्तनपरं श्लोक-

पं० १४ क० पु० सृशन्नेति परमिति पाटः ।

पं॰ १४ निजेत्याचारभ्य संदर्शनार्थमित्यन्तः पाठः ख॰ पु॰ नास्ति ।

सप्तकमुद्दक्कितम्। श्रतश्चास्यैव वक्ष्यमाणोपायक्रमेण स्वात्मतया प्रत्यभिज्ञानाज्ञीवन्मुक्तिप्रदत्वं प्रयोजनं श्लोकान्तरासृत्रितमपि 'श्रीशम्भुनाथ' इत्यादि-श्लोकेन साक्षादुक्तम् । एतदुद्दिश्य च को नाम न सचेताः परमेश्वरशक्तिपातपवित्रितः प्रवर्तते इत्यस्य प्रवृत्तिनिमित्तत्वं, प्रवृत्तस्याप्येतदुपलब्धौ

'तमनित्येषु भोगेषु योजयन्ति विनायकाः ।'

इत्याद्युक्तेर्विद्याः संभवन्ति इत्येतन्निरासाय गणे-शवदुकयोः स्तुतिः । 'श्र्यर्थितो रचये' इति प्रतिज्ञा-तायाः प्रक्रियायाश्च

'तन्मया तन्त्र्यते तन्त्रालोकनाम्न्यत्र शासने ।'

इत्यादिवक्ष्यमाणोपजीवनेन तन्त्रालोक इत्यभि-धानम् । एवमभिधानाभिधेययोरभिधेयप्रयोजन-योश्च वाच्यवाचकसाध्यसाधनभावलच्चणः संबन्ध-श्चार्थाचित्तः इत्यनेकवाक्यसंमेलनात्मकमेकमेवादि-वाक्यं प्रवृत्तिहेतुतया उक्तम् इति पिगडार्थः ॥२१॥

पं० १४ ख० पु० साधनभावाभावलक्तयोति पाठः।

पं॰ १४ ख॰ पु० संमेबनात्मकमेकमेवेदमादिवाक्यप्रवृत्तिहेतु इत्यादिरूपः पाठः।

इह यद्यपि सर्ववादिनां मोच एव उपादेयः, तत्प्रतिपचभूतः संसारश्च हेयः, तस्य च मिष्याज्ञानं निमित्तं, तत्प्रतिकूलं च तत्त्वज्ञानम् – इति तत्साचा-कारेणैव श्रज्ञानापगमान्मोचावाप्तिः इत्यत्राविवादः, तथापि तैस्तदेकनियतं ज्ञानाज्ञानयोः स्वरूपं न ज्ञातम् इति

'ञ्चमयत्येव तान्माया ह्यमोक्षे मोक्षलिप्सया ।'

इत्यायुक्तया तदभ्युपगतो मोच्चो मोच्च एव न भवति – इति दर्शयितुं शास्त्रान्तरवैलक्षण्येन तत्परी-क्षणस्य वक्ष्यमाणत्वात्प्राधान्यमपि कटाचयितुमुप-क्रम एव बन्धमोच्चपरीचामुदृङ्कयति ग्रन्थकारः

इह तावत्समस्तेषु शास्त्रेषु परिगीयते । ऋज्ञानं संसृतेर्हेतुर्ज्ञानं मोद्यैककारग्राम् ॥२२॥

न चैतदस्माभिः स्वोपज्ञमेवोक्तम्-इत्याह

मलमज्ञानमिच्छन्ति संसाराङ्कुरकारगाम् । इति प्रोक्तं तथा चश्रीमालिनीविजयोत्तरे ॥२३॥ 'श्रज्ञानं' तिमिरं पारमेश्वरस्वातन्त्र्यमात्रसमुह्वा-सितस्वरूपगोपनासतत्त्वमात्मानात्मनोरन्यथाभिमा-नस्वभावम् श्रपूर्णं ज्ञानं, तदेव चाणवं 'मलं', न तु नवमाह्विकादौ निषेत्स्यमानं द्रव्यरूपम् । उक्तं च

> 'स्वातन्त्र्यहानिर्बोधस्य स्वातन्त्र्यस्याप्यदेशधता । द्विधाणवं मलमिदं स्वस्वरूपापहानितः ॥'

इति । तच्च कीटक् ? इत्याह-संसार इति । 'संसारस्य' 'भिन्नवेद्यप्रधात्रैव मायास्यम्'''''''।'

इत्याद्युक्तस्वरूपस्य मायीयस्य मलस्य 'संसारकारणं कर्म संसाराङ्कर उच्यते।'

इति वक्ष्यमाणनीत्या 'श्रङ्कुरः' कारणं कार्ममलं तस्य 'कारणं'। तदुक्तं

'मलं कर्मनिमित्तं तु नैमित्तिकमतः परम्।'

इति श्रीमालिनीविजयोत्तरे प्रोक्तम् इत्येतदधि-कारेणैवायं प्रन्थः प्रवृत्त इत्युपोद्वलितम् ॥२३॥ श्रज्ञानस्य पौरुषबौद्धात्मकत्वेन द्वैविध्येऽपि इह

पौरुषमेव विवक्षितं स्यान्नान्यत् इत्याह

पं॰ १ ख॰ पु॰ श्रज्ञानितिमिरमिति समस्तः पाठः । क॰ पु॰ समुह्णासितं स्वरूपेति च व्यस्तः पाठः ।

विशेषग्रोन बुद्धिस्ये संसारोत्तरकालिके । संभावनां निरस्यैतदभावे मोत्तमब्रवीद् ॥२४॥

'विशेषणेन' 'संसाराङ्कुरकारणम् इत्यनेन' निह दुरध्यवसायरूपं बौद्धमज्ञानं कर्मणः कारणम् श्रिपि तु तत्तस्य – इति कथमेतद्विशेषणं संगच्छतां, तिद्ध सित कर्मकारणके शरीरे संभवति तस्य कार्य-करणात्मकत्वात्, बुद्धेश्च करणवर्गान्तःपातित्वात्, श्रित एवोक्तं 'संसारोत्तरकालिक' इति,

'शरीरभुवनाकारो मायीयः परिकीर्तितः।'

इत्याद्युक्तेः संसाराच्छरीरादनन्तरभाविनि इत्यर्थः । किं तत्संभावनानिरासेन इत्युक्तं—'एतदभावे मोच्च-मब्रवीत्' इति । निह बौद्धाज्ञानमात्रनिष्ट्तौ मोच्चो भवेत् यत्तिस्मिन्निष्ट्ते बौद्धमेव ज्ञानमुदेति' तस्य च शुद्धविकल्पात्मत्वेऽ पि

इति नीत्या संसाराविर्भावकत्वमेव इति कथमे-तदभावेऽपि एवं स्यात् । यदिभाष्रायादितो बाह्यैरपि

४ तदिति कर्म, तस्येति बौद्धाज्ञानस्येत्यर्थः, एतत्—बौद्धमज्ञानमित्यर्थः।

पं॰ ধ ख॰ पु॰ कथमस्यैतत् इति पादः।

'परमार्थविकल्पेऽ पि नावलीयेत पण्डितः । को हि भेदो विकल्पस्य शुभे वाऽप्यथ वाऽशुभे ॥'

इत्यायुक्तं, पौरुषे पुनरज्ञाने दीन्नादिना निवृत्ते सित यदि बौद्धं ज्ञानमुदियात् तदा तस्य वक्ष्यमाणनीत्या जीवन्मुक्तिं प्रत्यपि कारणत्वं भवेत्, केवलेन पुन-स्तेन न किंचित्सेत्स्यति इत्युक्तप्रायम् । पौरुषं पुनर्ज्ञा-नमुदितं सत् श्रन्यनिरपेक्षमेव मोन्नकारणम् । यदुक्तं

> 'पाशाश्च पौरुषाः शोध्या दीक्षायां न तु धीगताः । तेन तस्यां दोषवत्यामपि दीक्षा न निष्फळा ॥'

इति । तच्च ज्ञानमात्रस्वभावम्, त्रख्यात्यभाव एव हि पूर्णा ख्यातिः, सैव च प्रकाशानन्दघनस्यात्मनस्ता-त्त्विकं स्वरूपं, तत्प्रथनमेव मोत्तः इति युक्तमुक्तम्— 'एतदभावे मोक्षमब्रवीत्' इति ॥ २४ ॥

ननु श्रज्ञानशब्दस्य श्रपूर्णं ज्ञानमर्थः इत्यत्र किं निबन्धनं, ज्ञानाभावमात्रमेवास्तु इत्याशङ्क्याह

पं• २ ख॰ पु॰ शुभे वाप्यशुभेऽ थ वा इति पाठः।

पं० १ क० पु० केवलेन पुनर्न किंचिदिति पाठ: ।

पं० १२ क० पु० युक्तमेतदभावे मोचमिति पाटः।

श्रज्ञानमिति न ज्ञानाभावश्वातिप्रसङ्गतः । स हि लोष्टादिकोऽप्यस्ति न च तस्यास्ति संसृतिः ॥ २५ ॥

कोऽसावतिप्रसङ्ग इत्याह—'स हि' इत्यादि । तद्युक्तमुक्तमज्ञानशब्दस्य श्रपूर्णं ज्ञानमर्थ इति ॥२५॥ तदाह

त्र्यतो ज्ञेयस्य तत्त्वस्य सामस्त्येनाप्रधात्मकम् । ज्ञानमेव तदज्ञानं शिवसूत्रेषु भाषितम् ॥२६॥

'त्रतो' यथोक्ताखेतोः 'ज्ञेयस्य' नीलसुखादेः,

'क्षेयस्य च परं तत्त्वं यः प्रकाशात्मकः शिवः ।'

इत्यादिवक्ष्यमाणस्वरूपस्य 'तत्त्वस्य' 'सामस्त्येन' तस्य सर्वत्राविशेषात् तदेकघनाकारत्वेन 'श्रप्रथात्मकं' यत् इदं नीलम् इदं सुखम् इति द्वेतप्रधात्मकत्वाद-पूर्णं 'ज्ञानं' तदेव 'श्रज्ञानं' न पुनर्ज्ञानाभावमात्रम् इत्येतच्छिवसूत्रेषु 'भाषितम्' उक्तमित्यर्थः ॥२६॥

तत्र चैतत्कुत्र दर्शितम् इत्याशङ्क्याह

पं० ११ ख॰ पु॰ वश्यमाग्यसतस्वस्येति पाठः ।

पं० ११ क० ए० शिवसूत्रेषु दर्शितमित्यर्थ इति पाठः।

चैतन्यमात्मा ज्ञानं च बन्ध इत्यत्र सूत्रयोः । संश्लेषेतरयोगाभ्यामयमर्थः प्रदर्शितः ॥ २७ ॥

'संश्लेषेतरयोगाभ्याम्' इति संहितया, श्रन्यथा च श्रकारप्रश्लेषविश्लेषाभ्यां, तेन 'ज्ञानं बन्धः, श्रज्ञानं बन्ध' इति चायमर्थः, इत्यज्ञानशब्दस्य श्रपूर्णज्ञाना-भिधानलच्चणः ॥ २७ ॥

एतदेव व्याचष्टे

चैतन्यमिति भावान्तः शब्दः स्वातन्त्र्यमात्रकम् । स्त्रनात्तिप्तविशेषं सदाह सूत्रे पुरातने ॥२८॥ द्वितीयेन तु सूत्रेगा क्रियां वा करगां च वा । बुवता तस्य चिन्मात्ररूपस्य द्वैतमुच्यते ॥२६॥ द्वैतप्रधा तदज्ञानं तुच्छत्वाद्बन्ध उच्यते । तत एव समुच्छेद्यमित्याद्यस्या निरूपितम् ॥३०॥

इह न किञ्चिदप्यचेतितं भवति इति चितिकिया सर्वसामान्यरूपा इति । चेतयति इति चेतनः पूर्ण-ज्ञानिकयावान्, तस्य भावः 'चैतन्यं' पूर्णज्ञानिकया-

पं १६ ख॰ पु॰ पूर्यज्ञानवान् इति पाठः।

वस्वं, तदेव च परमेश्वर्यस्वभावं स्वातन्त्र्यमुच्यते ।
तदाह 'स्वातन्त्र्यमात्रकम्' इति । स्वातन्त्र्यमेव केवलं स्वातन्त्र्यमात्रकम्, अत एवाह 'अनाचिप्ताविशेषम्' इति, 'अनाचिताः' स्वसहचारिणोऽपि
नित्यत्वव्यापकत्वादयो 'विशेषा' भेदा येन तत् ।
भावप्रत्ययान्तो हि शब्दः सहचारिधर्मान्तरनिष्ट्रितमेव ब्रूते, अत एव द्रव्याभिधायिनः शब्दस्य विशेषः ।
यदाहुः

'धर्मान्तरप्रतिक्षेपाप्रतिक्षेपै। तयेार्द्वयाः । संकेतभेदस्य पदं ज्ञातृवाञ्छानुरोधतः ॥ भेदोऽयमेव सर्वत्र द्रव्यभावाभिधायिनोः ।'

इति । 'द्वितीयेन' इति श्रर्थाद् द्वितीयसूत्रवर्तिना ज्ञानशब्देन, ज्ञितिः ज्ञानं, ज्ञायते येन इति ज्ञानं च इति व्युत्पत्त्या 'क्रियां, करणं' च प्राधान्येनाभि-दधता 'तस्य'—चेतन्यमात्मा—इत्युक्तस्वरूपस्य, श्रत एव चेतयते इति 'चित्' चितिक्रियायां कर्ता, तन्मा-त्रमेव केवलं 'रूपं' यस्य तस्य 'द्वैतमुच्यते' कर्तृ-

पं० ७ क० पु० श्रत एवेत्याभिधायिनः शब्दस्येति पाटः ।

एं॰ १० क० पु॰ भेदस्य परमिखेवंविधः पाठः ।

कर्मणोः कर्तृकर्मिकयाणां च भिन्नानामवच्छेदका-नामागूरणाद् द्वैतप्रथासूत्रणं कियते, पूर्णमस्य रूपं नाख्याति इत्यर्थः । 'तत्' तस्मात्संविदद्वैतात्मनः पूर्णस्य रूपस्य ग्रख्यानात् 'द्वैतप्रथा' एव 'ग्रज्ञानम्' प्रपूर्णं ज्ञानमपूर्णत्वाच्च तदेव श्रपूर्णं मन्यता-शुभा-शुभवासना-शरीरभुवनाकारस्वभावविविधसंकुचित-ज्ञानरूपतया मलत्रयात्मा 'बन्ध' इति उच्यते, बन्धरूपत्वादेव च तद्ज्ञानं 'समुच्छेद्यम्'

> 'मलं कर्म च मायीयमाखवमिखलं च यत्। सर्वे हेयमिति प्रोक्तं ....॥'

इत्युक्तया हेयमित्यर्थः । नन्वत्र द्वैतप्रथात्मकत्वा-दपूर्णं ज्ञानमेव श्रज्ञानम् इत्येतत्कृतोऽवगतम् इत्याशङ्क्योक्तम् 'इत्यावृत्त्या निरूपितम्' इति । 'श्रावृत्त्या' इति श्रज्ञानम् इति संहितापाततः पुनरा-वर्तनेन इत्यर्थः ॥ २८ ॥ २६ ॥ ३० ॥

पं० ६ क० पु० भुवनाकारविविधेति पाठः ।

पं० ७ क० पु० बन्ध इत्युच्यते इति पाठः ।

पं० ११ स्त्र० पु० इत्याधुंक्स्या इति पाटः।

नन्वेवं मोक्षस्य लक्षणमभिधीयताम् इत्याशङ्-क्याह

स्वतन्त्रात्मातिरिक्तस्तु तुच्छोऽ तुच्छोऽपि कश्चन । न मोद्यो नाम तन्नास्य प्रथङ्नामापि गृह्यते ॥ ३१ ॥

न कश्चिदन्योऽ स्ति इति वाक्यशेषः । यदि तुच्छ-स्तत्पूर्वोक्तनीत्या बन्ध एव स्यात्, श्रतुच्छश्चेत् पार-मार्थिकत्वान्नास्य स्वतन्त्रात्मातिरेकः । यद्वक्ष्यति

> 'मोक्षो हि नाम नैवान्यः स्वरूपप्रथनं हि सः । स्वरूपं चात्मनः संवित् '''''॥'

इत्यादि । किमुक्तं भवति, — इह तावदात्मज्ञानं मोक्ष इत्यविवादः, श्रतो यदेवात्मनो लक्षणं तदेव मोक्षस्य इति तन्नान्तरीयकत्वादेव श्रस्य लक्षणसिद्धेः पृथक्लक्षणं न कृतं, श्रत एव 'नामापि' इति श्रपि-शब्देन लक्षणादेः पुनः का वार्ता इत्यावेदितम् ॥३१॥

पं॰ ७ ख॰ पु॰ यतो यदि तुच्छ इति पाठः ।

एवमप्यस्य तद्वैलक्षग्यं कटाक्षीकर्तुं दर्शनान्तरो-क्तस्य मोक्षस्य स्वरूपमभिधातुमुपक्रमते

यत्तु ज्ञेयसतत्त्वस्य पूर्णपूर्णप्रधात्मकम् । तदुत्तरोत्तरं ज्ञानं तत्तत्संसारशान्तिदम् ॥ ३२॥

'यत्' पुनः 'ज्ञेयस्य' कला-तत्त्व-भुवनाद्यात्मनोऽध्वनः यत् 'सतत्त्वम्' अर्ध्वोर्ध्वमन्योन्यं च भेदेनावस्थानं, तस्य 'उत्तरोत्तरम्' उपर्युपरिभावेन तत्त्द्वभुवनाद्युष्ठ-ङ्घनक्रमेण तत्तदवच्छेदापगमात् यथायथमतिश-याद् द्वेतप्रधात्मकत्वात् संकुचितत्वेऽपि 'पूर्ण-पूर्णप्रधात्मकं ज्ञानम्' [उदेति तदधरीकृततत्त्वजालो-छङ्घनात्

' चतुर्दशिवधं ध्या प्रोक्तं संसारमण्डलम् ।'

इत्यायुक्तेः 'तस्य तस्य' चतुर्दशविधयोन्यात्मनः 'संसारस्य' 'शान्तिदं' तत उन्मोचकमित्यर्थः ।

चतुर्दशविधत्वं संसारत्योक्तं यथा—
 ंश्रष्टविकल्पो दैवस्तैर्यग्योनश्च पञ्चधा भवति ।
 मानुष्यश्चैकविधः समासतो भौतिकः सर्गः ॥²

ज्ञानस्य हि मोचनमेव धर्मः, किंतु संकुचितस्यासं-कुचितत्वम् ॥ ३२ ॥ एतदेव दर्शयति

> रागाद्यकलुषोऽसम्यन्तः-शून्योऽहं कर्तृतोज्ञिमतः । इत्यं समासव्यासाभ्यां ज्ञानं मुञ्चति तावतः ॥ ३३॥

'इत्थं' प्रथमार्धनिरूपितस्वरूपं 'ज्ञानं' 'तावतः' परिमिताद् बन्धात्, श्रर्थात् बौद्धादीन्मञ्चित इति संबन्धः । तत्र 'रागाद्यकलुषोऽहं भवामि' इति ज्ञानं योगाचाराणाम् । यदाहुः

> 'रागादिकलुपं चित्तं संसारस्तद्विमुक्तता । संक्षेपात्कथितो मोक्षः प्रद्दीनावरणैर्जिनैः॥'

### इति । तथा

'प्रभास्वरमिदं चित्तं प्रकृत्यागन्तवो मलाः । तेषामपाये सर्वार्थे तज्ज्योतिरविनश्वरम् ॥'

पं० १ क० पु० किंतु पदं नास्ति, पं० १२ ख० पु० संसारस्तद्विविकता इति पाटः । पं० १४ ख० ग० पु० प्रकृत्या तनवो मखा इति पाटः ।

इति । स्रयमत्रार्थः - प्रकृतिप्रभास्वरस्य चित्तस्य **श्चनाद्यविद्यावशाद्रागादिभिरागन्तुकैर्मलैरावृत**त्वेन संसाराविभीवेपि भावनाद्यात्मकमार्गानुष्टानबलात्त-त्तदागन्तुकमलप्रहाखेन आश्रयपरावृत्त्या अविनश्वर-ज्योतीरूपस्वरूपाभिव्यक्तिर्मोच इति तद्युक्तं,-भा-वना ह्यत्र भवद्भिः कारणमिष्यते, सा क्षणक्षयिणां चित्तक्षणानां विशेषमाधातुं नोत्सहते, तस्याः स्थि-रैकाश्रयगतत्वेन विशेषाधानक्षमत्वात् । तथाहि— स्थायिनस्तिलादयो भावाः स्थायिभिरेव सुमनोभि-र्वास्यन्ते, तथेयमपि स्यात्, श्रतश्च प्रतिक्षणमपूर्वत्वेन उपजायमानस्य निरन्वयविनाशिलङ्कनाभ्यासवत श्रनासादितातिशयस्य चित्तक्षणस्य प्रभास्वरचित्त-क्षग्रोपजननाय भावना न प्रभवेत् इत्यनया कोऽर्थः। समलाश्च चित्तक्षणाः स्वारसिक्याः सदृशारम्भ-णशक्तेः स्वसदृशानेव चित्तक्षणानुत्पाद्यितुं क्षमन्ते, न विसदृशान् प्रभास्वरान्। एवं च चित्तक्षगा-भङ्गुरत्वान्मलप्रहाणायैव भावना न प्रगल्भेत

पं॰ ७ ख॰ पु॰ विशेषमभिधातुमिति पाठः।

पं• १७ ख• पु॰ न भावना प्रगल्भसे इति पाउः।

इत्याश्रयपरावृत्तेः का वार्ता इति कृतं चाणिकवा-दिनां मोक्षेण । बन्धमोक्षो च स्थिरैकादिपचे युज्येते, बद्धो हि मोक्षाय प्रवर्तते, प्राप्य च निवृत्तो भवति इति, सन्तानश्चेको न विद्यते, तस्य भेदा-भेदिवकल्पोपहतत्वात् । 'श्रन्तः' संविद्रूष्ठपतायामिष 'शून्यो ऽ हं' भवामि इति ज्ञानं माध्यमिकानाम् । ते खल्लु सर्वभावनैःस्वाभाव्यवादिनः संविदोऽपि नैःस्वा-भाव्यान्मिथ्यात्वमाभिदधतस्तच्छून्यतायामेव मोक्ष-माचचीरन् । यदाहुः

> 'चित्तमात्रमिदं विश्वमिति यादेशना मुनेः। तत्त्रासपरिहारार्थे बालानां सा न तत्त्वतः॥ सापि ध्वस्ता महाभागैश्चित्तमात्रव्यवस्थितिः।'

इति, तदप्ययुक्तं,—संविदो हि मिथ्यात्वेन स्वतन्त्र-रूपापाकरणेऽपि मिथ्यात्वे सत्तेव न भवेत्, तस्याः नीलादिवत् परतन्त्ररूपत्वाभावात्, नीलादीनां हि मिथ्यात्वेन स्वतन्त्ररूपापाकरणेऽ पि संविदात्मत-

पं॰ ३ ग॰ पु॰ श्राशयपरावृत्तेरिति पाटः।

पं॰ ४ स॰ पु॰ संतानरचैकेन विद्यते इति पाठः।

पं॰ ७ स॰ पु॰ स्वभाववादिन इति, नैःस्वभावादिति च पाठः ।

याऽस्त्यवस्थानं, संविदि तु स्फुरत्तामात्रसारायां मिथ्यात्वादसत्त्वमेव स्यात् इति न किंचित्स्फुरेत् इति मूर्छेव स्यात् इति। न च संविदः स्फुरत्तामात्र- साररूपाया श्रपह्ववः शक्यिकयः इति यितंकिचिदेतत्। श्रथ

'सर्वालम्बनधर्मैंश्च सर्वसत्त्वैरशेषतः । सर्वक्रेशाशयैः शुन्यं न शुन्यं परमार्थतः ॥'

इत्याद्युक्तयुक्त्या याद्ययाहकभावादिना किएन तेन रूपेण शून्यं, न तु संविदापि इति चेत्, एवं द्युच्यमाने विज्ञानवादे एवाभ्युपगमः स्यात्, सोऽपि हि कल्पितपरतन्त्रादिरूपशून्यत्वेन

> 'इत्यन्तःकरणस्यैव विचित्रात्मावभासिनः । स्रविभाविततत्त्वस्य विस्फूर्जितमिदं जगत् ॥'

# इत्यायुक्तेर्विज्ञितिमेव परमार्थसतीमभ्युपागमत् इति

पं० ३ क० पु० सूस्केव स्यादिति, ग० पु० स्फुरत्तासाररूपाया इति च पाठः ।

पं॰ म क॰ पु॰ भावनादिना इति पाठः।

पं॰ १३ क॰ पु॰ श्रवभासिततत्त्वस्येति पाठः । पं॰ १४ क॰ पु॰ परमार्थमभ्युपागमदिति पाठः । ग॰ पु॰ विज्ञसमेव परमार्थ-

सन्त्रमभ्युपगतमिति पाठः।

न नवं किंचिदायुष्मतोत्प्रेचितम् । तत्र चोक्तो दोषः 'श्रकर्ताहं भवामि' इति ज्ञानं सांख्यानाम् । ते हि निष्क्रियमेवात्मानमभ्युपागमन्, श्रन्यथा हि तस्य चैतन्यं न स्यात्-श्रचेतनानामेव चीरादीनां किया-वत्त्वोपलब्धेः । श्रयुक्तं चैतत्,–श्रकर्तृत्वे हि पुरुषस्य त्रनिर्मोत्तः स्यात्, त्रकिंचित्करत्वे हि पुरुषस्योत्प**-**न्नेऽपि विवेकदर्शने स्वरूपेणावस्थानं न स्यात्,-प्रवृत्तिस्वभावायाः प्रकृतेरौदासीन्यायोगात् , तं प्र-त्यपि पुनः संभावनायाः संभवात् । न च प्रकृतेः 'दृष्टाहमनेन' इति 'न पुनरेतदर्थमहं प्रवर्ते' इत्य-नुसन्धानमस्त्याचैतन्यादस्याः – प्रेक्षाकारित्वाभा-वात् । एवं चेयं कृतेऽपि शब्दाद्यपलम्भे यथा पुनस्तदर्थं प्रवर्तते, तथा कृतायामपि विवेकख्यातौ पुनरपि तदर्थं प्रवर्तिष्यते,-स्वभावस्यानपेतत्वात् । एवमपि कृतमकृतं न भवति – इति संकुचितमपि

पं० १ क० पु० चोक्तदोष इति समस्तः पाठः ।

पं॰ ६ क॰ पु॰ उत्पन्नेऽपि प्रकृतिपुरुपविवेकेति पाठः।

पं॰ १५ क॰ पु॰ झकृतं भवति इति पाटः ।

ज्ञानं बौद्धादीनां निजोचितामर्थिकयां विदध्यात् । तथाहि बौद्धाः

'एकमेवेदं संविद्रूपं हर्षविषादाद्यनेकाकारिववर्त पश्यामः ॥' इत्याद्युक्तयुक्त्या बुद्धिवृत्त्यात्मकं ज्ञानमेव तत्त्वं प्रति-पन्नाः इति बुद्धितत्त्वप्राप्तिरेवेषां मोत्तः । तदुक्तं

'ब्रह्मा तत्राधिपत्वेन बुद्धितत्त्वे व्यवस्थितः । सर्वज्ञं च तमेवाहुवैद्धानां परमं पदम् ॥'

इति । श्रत एवैषां बुद्धितत्त्वाधोवर्तिनः संसारस्य शान्तिः । एवं च 'ज्ञानं मुश्चिति तावतः' इति युक्तमुक्तम् । सांख्याश्च सुखदुःखाद्यात्मकप्रकृतिपृथ-ग्भावेन पुंस एव स्वरूपेणावस्थानं तत्त्वं प्रतिपन्नाः इति पुंस्तत्त्वप्राप्तिरेवेषां मोक्तः । तदुक्तं

'पौरुषं चैव सांख्यानां सुखदुःखादिवर्जितम्।' इति । नैरात्म्यदृष्टेशचात्मदृष्टिर्विशिष्यते, इति सां-ख्यानां बौद्धेभ्यः पूर्णप्रथात्मकं ज्ञानम् इत्येषां बुद्धि-तत्त्वोर्ध्ववर्तिपुंस्तत्त्वप्राप्तिः । एवं च पूर्णप्रथात्मकमु-

पं॰ १ क॰ पु॰ प्राप्तिरेषां इति पाठः । पं॰ ६ ख॰ पु॰ ब्रह्मेबान्नाधिपत्येनेति पाठः ।

त्तरोत्तरं ज्ञानम्, इत्यादिः पूर्वसूत्रप्रतिज्ञातोऽथों निर्वाहितः। एवं सांख्यपातञ्जलयोः प्रकृतिपृथग्भा-वेन पुंज्ञानस्य साम्येऽपि सांख्येभ्यः पातञ्जलानामी-श्वरप्रणिधानात् तिद्वशिष्यते, इति तेषां पुंस्तत्त्वो-र्ध्ववर्तिनियतितत्त्वप्राप्तिरुक्ता।

'षड्विंशकं तु देवेशि योगशास्त्रे परं पदम् ।'

इति । एवं च मौसुलपाशुपतादीनामपि यथायथं ज्ञानातिशयादृथ्वोध्वेतत्त्वावाप्तिः परं पदम् इति । तदुक्तं

'मौसुले कारके चैव मायातत्त्वं प्रकीर्तितम् ।'

इति । तथा

'त्रते पाग्रुपते प्रोक्तमैश्वरं परमं पदम्।'

इति । तत्रैवं बौद्धादीनां मायीयादेव मलादंशां-शिकया, मौसुलानां कार्मादिपि, पाशुपतानाम् श्रनात्मिन श्रात्माभिमानात् श्राणवादिप मलान्मो-चकं ज्ञानम् इत्युक्तं 'समासव्यासाभ्याम्' इति ३३॥

पं॰ ४ क॰ पु॰ प्रयाधानाद्विशिष्यते इति पाठः ।

पं॰ ६ क॰ पु॰ चड्विंशकं महादेवीति पाटः ।

पं॰ १२ ख॰ पु॰ श्रात्मताभिमानादिति पाठः।

ननु स्वदर्शनौचित्येन एवं बन्धविगलनेऽपि किमिति नासौ मुक्तः इत्याशंक्याह तस्मान्मुक्तोऽप्यवच्छेदादवच्छेदान्तरस्थितेः ।

तस्मान्मुक्तोऽप्यवच्छेदादवच्छेदान्तरस्थितेः । त्रमुक्त एव मुक्तस्तु सर्वावच्छेदवर्जितः॥ ३४॥

'····'ग्रध्वा बन्धस्य कारग्रम् ।'

इत्युक्तेः श्रध्वा तावद्बन्धकः । तत्र बौद्धादयो बुद्धि-तत्त्वान्तबन्धविगलनात् तन्मुक्ता श्रिप तदूर्ध्ववर्त्य-ध्वान्तरावच्छेदस्थितेरमुक्ता एव, श्रत एवैषां पुनरि सर्गारम्भे स्रुज्यमानत्वात् संसाराविर्भावो,— बन्धकारणस्य निःशेषेणाप्रच्नयात् । यद्वक्ष्यति

> 'सांख्यवेदादिसंसिद्धान् श्रीकण्ठस्तदहर्मुखे । मृजत्येव पुनस्तेन न सम्यङ्गुक्तिरीदृशी ॥'

# इति । श्रीस्वच्छन्दशास्त्रेऽपि

पं॰ ६ ख॰ पु॰ इत्यायुक्तेरिहाध्वा तावदिति पाठः ।

पं॰ ७ ख॰ पु॰ तत्त्वान्तर्बन्धविगलनात् इति पाठः । क॰ पु॰ विगलनान्युक्ता इति पाठः ।

पं॰ = ख॰ पु॰ श्रवच्छेदावस्थितेरिति पाठः ।

पं॰ १० ख॰ पु॰ निःशेषेगाक्रमात् इति प्रथमपाठः संदृश्यते ।

पं॰ १२ क॰ पु॰ पुनस्तस्मादिति, ख॰ पु॰ न सदृङ्मुक्तिरिति पाटः।

'लौकिकानां पुनः सृष्टिः पुनः संहार एव च । संसारचक्रमारूढा भवन्ति घटयन्त्रवत् ॥'

# इत्यादि सामान्येनाभिधाय

'मुक्तं च प्रतिबन्धात्तं पुनर्बभ्नाति चेश्वरः। बन्धः संसारता भूयो यावद्देवं न विन्दति॥'

इति बौद्धाद्यवान्तरदर्शनमुक्तोपलक्षणपरतया विशे-षेणोक्तम् । यः पुनर्निःशेषप्रकीणसर्वोध्वबन्धः स एव साक्षान्मुक्तः इत्याह 'मुक्तस्तु सर्वावच्छेद-वर्जितः' इति । यदुक्तं

'सर्वाध्वनो विनिष्कान्तं शैवानां तु परं पदम्।'

## इति । तथा

'शैव: सिद्धो भाति मूर्झातरेषां मुक्त: सृष्टौ पुनरभ्येति नाघः।'

# इति ॥ ३४ ॥

श्रत्र वैवं-विधमेव पूर्णं ज्ञानं निमित्तम् इत्याह यतु ज्ञेयसतत्त्वस्य ज्ञानं सर्वात्मनोज्भितम् । श्रवच्छेदैर्नतत्कुत्राप्यज्ञानं सत्यमुक्तिदम्॥३५॥

पं॰ १ क॰ पु॰ पुनः संसार इति पाटः।

पं ४ ख॰ पु॰ यावहेहं न विन्दति इति पाटः ।

पं०६ क० पु० सम्बग्धतयेति पाठः।

'श्रवच्छेदैः' संकोचाधायिभिरिदन्तापरामर्शैः 'सर्वा-त्मना' सर्वप्रकारं वासनामात्रेणापि यत् 'उज्भितं' पराह्वन्तापरामर्शसारिमत्यर्थः । श्रत एव च पूर्ण-प्रथात्मकत्वात् 'न तत् कुत्राप्यज्ञानम्' श्रतश्च 'सत्यां' मुक्त्याभासविलच्चणां 'मुक्तिं' ददाति, श्रहंपरामर्श-सारप्रमात्रैकात्म्येन स्फुरति इत्यर्थः ॥ ३४ ॥

इदानीमुद्दिष्टयोर्ज्ञानाज्ञानयोरेव स्वरूपं विभजति ज्ञानाज्ञानस्वरूपं यदुक्तं प्रत्येकमप्यदः । द्विधा पौरुषबौद्धत्वभिदोक्तं शिवशासने ॥३६॥

'शिवशासने' इति पञ्चस्रोतोरूपे पारमेश्वरदर्शने इत्यर्थः । एतद्धि सर्वत्रैवाविशेषेणोक्तम् ॥ ३६ ॥ तदेव लक्तयति

तत्र पुंसो यदज्ञानं मलाख्यं तज्जमप्यय । स्वपूर्णाचित्कियारूपशिवतावरगात्मकम् ॥३७॥ संकोचिद्दक्कियारूपं तत्पशोरविकल्पितम् ।

पं॰ ११ क॰ पु॰ सर्वत्राविशेषेग्रेति पाटः।

पं• १४ क॰ पु॰ सुपूर्यंति पाठः।

पं ११ कः खः पुः संकोचहगिति पाटः। कः पुः पशोरविकल्पकमिति-पाठः।

त्रथ-शब्द त्रानन्तर्ये, उद्देशानन्तरं हि लच्चणपरी-क्षयोरवसरः इत्याशयः। 'तत्र' द्विविधयोर्ज्ञानाज्ञान-योर्मध्यात्

'·····पुंसः प्रादुर्भवत्परम् ।'

इत्यस्यात्मनोऽ पि यत्समनन्तरोक्तस्वरूपं मला-स्यमनन्यसाधारणानविद्यन्नज्ञानिकयायोगि पर-प्रमातृरूपाविद्यवादेव जातमुद्भूतमित्यर्थः । परमे-श्वर एव हि स्वस्वातन्त्र्यात्पूर्णज्ञत्वकर्तृत्वाद्यपह-स्तनेन श्रस्यात्यात्मकाणवमलाविर्भावेन स्वात्मान-मावृग्णयात् । तदुक्तं

> 'परमं यत्स्वातन्त्र्यं दुर्घटसंपादनं मद्देशस्य । देवी मायाशक्तिः

> > स्वात्मावरग्रं शिवस्यैतत् ॥ ( प० सा० १५ का० )

मायापरिम्रहवशाद्-

बोधो मलिन: पुमान्पशुर्भवति ।' (प० सा० १६ का०)

# इति । वक्ष्यति च

७ नाममात्रेग वस्तुसंकीर्तनमुद्देशः, सजातीयविजातीयासाधारगानिरूपकं कारगं लचगम्, युक्त्ययुक्तिविवेकः परीचा इति ।

'तेन खरूपखातन्त्र्यमात्रं मलविजृम्भितम् ।'

इति। तदेव पशोराणवादिमलत्रययोगिनोऽ पि तस्य मातुर्देशकालायविच्छन्नत्वान्नियतद्दिक्रयास्वाभासा-लोचनात्मकं ज्ञानम् । परमेश्वर एव हि सर्वज्ञतायप-हस्तनेन त्रगुतां प्रापितस्य स्वात्मनः पुनरपि कला-दियोगं कृतवान्, येनास्य नियतं ज्ञत्व-कर्तृत्वाय-भियुक्तं । तदुक्तं

'ग्रसूत सा कलातस्त्रं यद्योगादभवत्पुमान् । जातकर्तृत्वसामर्थ्यो विद्यारागा ततोऽसृजत् ॥ विद्या विवेचयत्यस्य कर्म तत्कार्यकार्यो । रागोऽपि रश्जयत्येनं स्वभागेष्वग्नुचिष्वपि ॥ नियतिर्योजयत्येनं स्वके कर्मिय पुद्रलम् । कालोऽपि कलयत्येनं तुट्यादिभिरवस्थितः ॥'

इति । ज्ञानस्वरूपस्य प्रथममुद्देशेऽपि श्रवश्योच्छेयत्व-प्रतिपादनार्थमादावज्ञानस्वरूपं निरूपितम् ॥ ननु पुंसो बुद्धिवृत्त्यात्मकं ज्ञानं निर्विकल्पकम्

पं॰ ८ क॰ पु॰ श्रभवस्पुन इति पाटः । पं॰ १ ख॰ पु॰ ज्ञातकर्तृत्वेति पाटः । पं॰ १० ख॰ पु॰ विवेदयस्येति पाटः । पं॰ १४ क॰ पु॰ श्रवच्छेद्यस्वेति पाटः ।

इत्युच्यते, तत् कथमेतत् बुद्ध्यंशोपनिपाति न स्यात् इत्याशंक्याह तदज्ञानं न बुद्ध्यंशोऽध्यवसायाद्यभावतः ३⊏॥

एवमपि हि बुद्धेः

'म्रध्यवसायो बुद्धिः'

इत्याद्युक्तेरध्यवसाय एव मुख्यं रूपं, कथमस्य एतदभावे तद्धर्मत्वं स्यात् ॥ ३८ ॥

म्रत एवाह

म्रहमित्यमिदं वेद्यीत्येवमध्यवसायिनी । षट्कञ्चुकाबिलागात्यप्रतिबिम्बनतो यदा ॥३६॥ धीर्जायते तदा तादृग्ज्ञानमज्ञानशब्दितम् । बौदं तस्य च तत्पौंस्नं पोषग्गीयं च पोष्टृच ४०॥

ग्रस्याश्चेवमध्यवसाययोगित्वे हेतुः 'षट्कञ्चुक' इति । षट्कञ्चुकैः

'कालकलानियतिबलाद्रागाविद्यावशेन संबद्धः।

पं॰ ३ ख॰ पु॰ बुद्ध्यंशो व्यवसायेति पाठः ।

पं० ११ ख० पु० घीर्जायेतेति पाटः।

पं० १५ क० पु० सम्बन्ध इति पाठः ।

ब्रधुनैव किंचिदेवेदमेव सर्वात्मनैव जानामि । मायासहितं कञ्चुकषट्कमग्रोरन्तरङ्गमिदमुक्तम् ॥' (प० सा० १६ ड० १७)

इत्यादिना निरूपितस्वरूपैः 'श्राबिलः' प्रतिनियत-ज्ञत्वकर्तृत्वाद्युत्पत्त्या म्लानप्रायो योऽसौ 'श्रग्णः' परि-मितात्मा, ततो जातात् 'प्रतिबिम्बनात्' चिच्छायासं-क्रमणात् इत्यर्थः। एवं द्यस्याः पुंबोधव्यक्तिभूमित्वा-देवंस्वभावो भवेत् इति भावः। 'तादृक्' इति एव-मध्यवसायरूपम्। श्रनयोश्च परस्परं कार्यकारणभावं दर्शयितुमाह 'तस्य' इत्यादि, 'तस्य' इति बौद्धस्य, 'पौस्नं' पुंसि भवं पौरुषम् इत्यर्थः। 'पोषणीयं' कार्यम् इत्यर्थः। कामशोकाद्यावेशभाजो हि तन्मय-तानुसंधानादिना तत्तदर्थसाक्षात्कारात्मकमविकल्पकं ज्ञानमुदियात्। यदाहुः

> 'कामशोकभयोन्मादचौरखप्नाद्युपप्तुताः । ग्रभृतानपि पश्यन्ति पुरतोऽवस्थितानिवः॥'

इति । 'पोष्टृ' इति कारणम् । स्वप्नादावपि श्रनुभव

पं॰ १६ क॰ पु॰ पुरतोऽवस्थितानि वेति पाटः ।

एव हि प्राच्यो निमित्तं, निह नारिकेलद्वीपवासिनो विह्वविकल्पादाविच्छापि भवेत् ॥ ३६ ॥ ४० ॥

एवमज्ञानं निरूप्य, ज्ञानमपि द्विविधं निरूपियतु-माह

द्धीगो तु पशुसंस्कारे पुंसः प्राप्तपरस्थितेः । विकस्वरं तद्विज्ञानं पौरुषं निर्विकल्पकम् ॥४१॥ विकस्वराविकल्पात्मज्ञानौचित्येन यावसा । तद्बौद्धं यस्य तत्पौस्नं प्राग्वत्पोष्यं च पोष्टृ च ॥ ४२॥

पशोराणवस्यापि वासनामात्रच्नयाभिधानात् 'नि-मित्ताभावे नैमित्तिकस्याप्यभावः' इति न्यायेन कार्म-मायीययोरपि प्रच्नयान्निवृत्तानिखिलबन्धस्य 'पुंसः' श्रत एव प्राप्तपरमचिदैकात्म्यस्य 'विकस्वरं' पराहन्ता-विमर्शात्मकं 'निर्विकल्पकं' क्षत्रिमाहंकारादिविकल्प-

पं० ४ ख॰ पु० प्राप्तपुरस्थितिरिति पाठः ।

पं० १० क० पु० पशोरावरणस्यापि इति पाठः ।

पं० १३ ख॰ पु॰ प्राप्तपरसंविदेकालयस्य इति पाठः ।

विलक्षणं ज्ञानं पौरुषं भवति इति वाक्यार्थः। श्रीचित्येन' इति तद्वत्यूर्णेनात्मना इत्यर्थः। श्रतश्च 'सर्वो ममायं विभवः' इत्येवंरूपत्वमस्याः। 'यस्य' इति बौद्धज्ञानस्य। 'प्राग्वत्' इति यथैवाज्ञानयोः परस्परं पोष्यपोषकभावस्तथैव इत्यर्थः। तथैव पूर्णा-पूर्णत्वेन पुनः विशेषो प्राद्धः, श्रन्यथा हि ज्ञाना-ज्ञानयोः स्वरूपमेवाभिहितं न स्यात्॥ ४१॥ ४२॥

नन्वेवंविधमज्ञानं तावदनायेवावस्थितम् इति नास्ति विवादः, एतदभावात्मकं ज्ञानं पुनः कदा समुदियात्, एतदभावे च किं निमित्तम् १ इत्याश-ङ्क्याह

तत्र दीन्तादिना पौस्नमज्ञानं ध्वंसि यद्यपि । तथापि तच्छरीरान्ते तज्ज्ञानं व्यज्यते स्फुटम् ॥ ४३॥

यद्यप्युक्तस्वरूपं 'पौंस्नमज्ञानं'

पं॰ ३ क॰ पु॰ सर्वोऽयं सम विभव इत्येवंरूपः पाठः। पं॰ १३ क॰ पु॰ तथापि तु शरीरान्ते इति पाठः।

'दीयते ज्ञानसद्भावः चोयन्ते पश्चवासनाः। दानचप्रयसंयुक्ता दीचा तेनेह कीर्तिता॥'

इत्यायुक्तस्वरूपया दीक्षया नश्यत्येव 'तथापि' 'तत्' श्रज्ञानाभावमात्ररूपमात्मज्ञानं व्यक्त्युन्मुखमपि

'····प्रारब्ध्रेकं न शोधयेत्।'

इत्याद्युक्तेरिदंशरीरारम्भकस्य कार्ममलस्य सद्भावात् 'तस्य' वर्तमानशरीरस्य 'श्रन्ते स्फुटं व्यज्यते'

•••••देहपाते शिवं ब्रजेत् ।'

इत्याद्युक्त्या साक्षात्कारात्म स्फुरति इत्यर्थः । श्रादिशब्दाच शेषवृत्त्या प्रहणं, न तु तीव्रतरशक्ति-पातादेः, तद्धि दीक्षायां निमित्तम् इति तद्दचनेनै-वास्य प्रद्दः सिद्धः, न चास्मिन्दीचातोऽ न्यत्किंचि-न्मुक्तौ निमित्तम् । तदुक्तं

> 'तस्मात्प्रवितताद्बन्धात्परस्थानविरोधकात् । दीचैव मोचयत्यूर्ध्व' शैवं धाम नयत्यपि ॥'

पं० ५ क० पु० प्रारब्धं केन शोधयेदिति पाटः।

पं १० स० पु० तीव्रतमशक्तिपातादेव इति पाटः।

पं ११ ख॰ ग॰ पु॰ तद्वदनेनैवास्य प्रह इति, न चान्यस्मिन्दीचेति च पाठः।

इति । तीत्रतमशक्तिपातादौ पुनरनुपायादिक्रमेण दीचा भवेत्, येनास्य तत्कालमेवापवर्गः । तदुक्तं

'तत्संबन्धात्ततः कश्चित्तत्त्त्रग्रादपवृज्यते।'

इति दीक्षानिरपेच्चमेव पुनरेतत् मुक्तौ निमित्तम् इति न संभाव्यम्, एवं श्रुतिविरोधः स्यात् ।

> 'तस्य दोचां विनैवात्मसंस्कारपरिग्रामतः । सम्यग्ज्ञानं भवेत्सर्वशास्त्रेषु परिनिष्ठितम् ॥'

इत्यादौ पुनर्बाह्यक्रियादीक्षाभिप्रायेण तन्निषेधो विवित्ततः, श्रम्यथा ह्यत्रात्मसंस्कारशब्दार्थ एव कथं संगच्छताम् इत्यलं बहुना ॥ ४३ ॥

ननु यद्येवं दीच्तया देहान्त एव मुक्तिर्भवेत्, तत्कथं 'जीवन्नेव विमुक्तोऽसौ' इत्याद्युक्तम् इत्या-शङ्क्याह

बौद्धज्ञानेन तु यदा बौद्धमज्ञानजृम्भितम् । विलीयते तदा जीवन् -मुक्तिः करतले स्थिता ॥ ४४ ॥

पं० ३ क० पु० तत्त्रसादपव्यज्यत इति पाटः ।

पं० ६ ख० पु० संस्कारपरिपाकत इति पाठः।

पं॰ 🗕 क॰ पु॰ पुनर्वाक्यक्रियेति सः॰ पु॰ पुनर्वाक्ये क्रिया इत्यादिरूपः पाठः।

'बौद्धज्ञानेन' इति परमेश्वराद्वयशास्त्रश्रवणायु-द्भृतेन । तदुक्तं

> 'गुरुग्रैव यदा काले संप्रदाया निरूपितः। तदाप्रभृति मुक्तोऽसौ यन्त्रं तिष्ठति केवलम्॥'

इति । एतच्च दीक्षिताधिकारेग्यैव ज्ञेयम्, निह श्रकृतदीक्षस्य शास्त्रश्रवणेऽप्यधिकारः इति कुतस्त-दवबोधनिमित्तकोऽ पि तज्ज्ञानाविर्भावः स्यात् । तदुक्तं

'ग्रदोचितानां पुरतो नोचरेच्छिवपद्धतिम् ।'

इति । न च स्रप्रध्वस्तपौरुषाज्ञानस्य स्रनेन किंचि-द्भवति इत्युक्तप्रायम्, स्रन्यथा हि प्रेक्षावतां दीक्षायां प्रवृत्तिरेव न स्यात्—साध्यस्यार्थस्य स्रत एव स्रष्टुरभावात्, स्रत एव दीक्षायां शिथिला-स्थत्वं न वाच्यं, तस्या एव मुक्तिं प्रति मूलकारण-त्वात् । एवं दीक्षादिना पौंस्नं ज्ञानमिन्यक्तयुन्मु-खमिप न तदैव मुक्तिप्रदं — देहान्ते तदिभव्यक्तेरुक्त-त्वात्, इदं पुनस्तदैव इति ततोऽस्य प्राधान्यमिप कटाक्षितम् ॥ ४४ ॥

पं० १ ७० पु० दीचाधिकारेगौवेति पाठः।

न केवलमेतदेवास्य ततः प्राधान्यनिमित्तं याव-दन्यदपि इत्याह

दीन्चापि बौद्धविज्ञानपूर्वा सत्यं विमोचिका ।
तेन तत्रापि बौद्धस्य
ज्ञानस्यास्ति प्रधानता ॥४५॥

इह

'सर्वलचयद्दीनोऽपि ज्ञानवान्गुरुरुत्तमः।'

इत्याद्युक्तेरियगतशास्त्रार्थस्यैव हि गुरोदींचायाम् श्रिधिकारः, त्रत एव तस्य

'शिवशास्त्रविधानज्ञं ज्ञानज्ञेयविशारदम्।'

इति लक्षणं प्राधान्येनोक्तं, श्रन्यथा पुनः

'शास्त्रहीने न सिद्धिः स्यादीचायां वीरवन्दिते।'

इत्याद्यक्त्या दीक्षा विमोचिकैव न स्यात्, तेन इति दीचायां बौद्धस्य ज्ञानस्य कारणत्वात्, नहि तेन विना तस्या निष्पत्तिरेव स्यात् ॥ ४४ ॥

न चैतदस्मदुपज्ञमेव इत्याह

पं॰ ३ ग॰ पु॰ दीचापि चात्र विज्ञानपूर्वा सद्योविमोचिकेति पाटः । पं॰ ६ क॰ पु॰ शास्त्रस्यैव गुरोरिति, दीचायामेवेति एव शब्दाधिकश्च पाटः ।

# ज्ञानाज्ञानगतं चैतद्-द्वित्वं स्वायम्भुवे रुरौ । मतङ्गादौ कृतं श्रीमत्-खेटपालादिदेशिकैः ॥४८॥

# तदुक्तं श्रीस्वायम्भुवे

'श्रथात्ममलमायाख्यकर्मबन्धविमुक्तये । व्यक्तये च शिवत्वस्य शिवज्ञानं प्रवर्तते ॥'

# इति ।

'श्रथानादिर्मलः पुंसां पश्चत्वं परिकीर्तितम् । तत्सद्भाववशोऽज्ञादिः पाशौघः पौरुषः स्मृतः ॥ तस्मात्तत्त्वतो क्षेयं मोचमचयमिच्छता ।'

# इति च। श्रीहराविप

'यजन्ति विविधैर्यज्ञैर्मन्त्रतत्त्वविशारदाः । गुरुतन्त्राद्यनुज्ञातदीचासिच्छित्रसंशयाः ॥'

## इति ।

'न मीमांस्या विचार्या वा मन्त्राः स्वल्पधिया नरैः । प्रमाग्रमागमं कृत्वा श्रद्धातन्या विचन्तर्यैः ॥

पं० १ कः पु० ज्ञानाज्ञानकृतमिति पाठः।

<sup>ं</sup> पं १३ स॰ पु॰ जयन्तीति पूर्वतनः पाठश्च दृश्यते, क॰ पु॰ मन्त्रतन्त्र-विशारदा इति च पाठः।

पं॰ १४ क॰ पु॰ दीनाविच्छिन्नसंशया इति पाठः। पं॰ १६ क॰ पु॰ न मीमांसा विचार्या वा मन्त्रखल्पिधयेति पाठः।

सर्वे मन्त्रात्मका देवाः सर्वे मन्त्राः शिवात्मकाः । शिवात्मकमिदं ज्ञात्वा शिवमेवानुचिन्तयेत् ॥'

# इति च। श्रीमतङ्गेऽ पि

'ततः स भगवानीशः स्फुरन्माणिक्यशेखरः। वाक्यानलसमुत्थेन ज्वालावीर्येण मन्त्रराट्॥ प्रददाह मुनेः सर्वमक्कानं तृणराशिवत्।'

## इति ।

'शिववक्त्राम्बुजोह्भूतममलं सर्वतोमुखम् ॥ शिवत्वोन्मीलनं तथ्यं ज्ञानमज्ञाननाशनम् । श्रनेन सिद्धाः पश्यन्ति यत्तत्पह्मनामयम् ॥'

# इति च। त्रादिशब्देन चिल्लाचकेश्वरीमतादेर्प्रह-णम्। तदुक्तं तत्र

'बैद्धं च पैरुषेयं च द्विविधं तन्मलं स्पृतम् । तत्र दीचादिना याति पैरुषेयं मलं चयम् ॥ बैद्धमचयमेवास्ते तावत्तावत्समुद्रितम् । यावन्न बैद्धमेवास्य सजातीयविलापकम् ॥

पं० १ ख॰ पु॰ सर्वे वर्णात्मका मन्त्राः सर्वे वर्णाः शिवात्मका इति शोधितः पाठोऽस्ति ।

पं॰ २ क॰ पु॰ शिवात्मकमिदं कृत्वेति पाठः । पं॰ १४ स॰ पु॰ बौद्धमचतमिति पाठः ।

ज्ञानमभ्युदितं सम्यक्सारेतरविभागकृत्।

इति । पौंस्नज्ञानाभिव्यञ्जने दीन्ना तावन्न प्रभवेद्या-वदस्य बौद्धं ज्ञानं पूर्वभावि न स्यात्, येनास्य ततोऽ पि प्राधान्यमुक्तम् ॥ ४६ ॥

एवं बौद्धमिप ज्ञानं पारमेश्वरं शास्त्रमन्तरेण कुतः समुदियात् इति तदेव मूलकारण्त्वादिह प्रधानम् इत्याह

> तथाविधावसायात्म-बौद्धविज्ञानसम्पदे । शास्त्रमेव प्रधानं य-ज्ञ्ञेयतत्त्वप्रदर्शकम् ॥ ४७ ॥

'संपदे' इति तां जनयितुम् इत्यर्थः । यतो 'ज्ञेयस्य' नीलसुखादेः 'तत्त्वं' प्रकाशमानत्वान्यथानुपपत्त्या प्रकाशात्मकशिवस्वभावत्वं, तस्य प्रदर्शकम् पराद्वयो-पदेशकारित्वात्तदिभधायकम् इत्यर्थः । स्रत एव चास्य तदप्रदर्शकतया शास्त्रान्तरेभ्यो वैलक्षग्यमापि कटाक्षितम् ॥ ४७ ॥

पं॰ ३ ख॰ पु॰ बौद्धमपि ज्ञानिमिति पाठः । पं॰ ११ ग॰ पु॰ प्रधानं यन्ज्ञेयतस्वप्रकाशकमिति पाठः ।

ननु भवत्वेवम्, श्रत्र पुनः किं निमित्तं यत्पौंस्ना-ज्ञाननिवृत्तौ देहान्ते मुक्तिः, बौद्धाज्ञाननिवृत्तौ तु तदेव इत्याशङ्क्याह

> दीत्त्वया गिलतेऽप्यन्त-रज्ञाने पौरूषात्मिन । धीगतस्यानिष्ठत्तत्वा-

> > द्विकल्पेाऽ पि हि संभवेत् ॥ ४८ ॥

'धीगतस्य' इति श्रज्ञानस्य । 'विकल्पो हि' भेद-प्रथात्मकः स चैव श्रख्यातिरूपत्वादज्ञानम् इति बहुक्तम् ॥ ४८ ॥

ननु धीगतमज्ञानं यदि न निवृत्तं तदात्मनः किमायातम् इत्याशङ्क्याह

> देहसद्भावपर्यन्त-मात्मभावो यतो धियि । देहान्तेऽ पि न मोद्धः स्या-त्यौरुषाज्ञानहानितः ॥ ४६ ॥

पं• २ क॰ पु॰ देहान्ते निवृत्तिरिति पाठः।

पं॰ ६ क॰ पु॰ निवृत्तित्वादिति पाठः।

पं॰ १ क० ख० ५० सा चैवेति पाठः।

पं॰ १३ क॰ पु॰ देवसद्भावेति पाठः।

दीक्षितस्यापि हि नियतकालं बुद्धावात्मग्रहो भवेत् इति तयोरभेदाद् बैाद्धमप्यज्ञानमात्मन्युपचितं संभवेत् इति भावः। श्रत एव देहान्ते बुद्धावात्मग्रह-व्युपरमात् पौरुषस्याज्ञानस्य दीक्षादिना पूर्वमेव प्रध्वस्तत्वान्मोचाः इति युक्तमुक्तं 'तच्छरीरान्ते तज्ज्ञानं व्यज्यते स्फुटम्' इति ॥ ४६ ॥

एवं विकल्पोऽ त्र संभवन्मुक्तौ व्यवधायकः इति न तदेव मुक्तिः, तस्य पुनरसंभवे सत्यपि देहे मुक्तिः इत्याह

> बौद्धाज्ञाननितृतौ तु विकल्पोन्मूलनाद्धुवम् । तदैव मोत्त इत्युक्तं धात्रा श्रीमत्रिशाटने ॥५०॥

न चैतदप्रमाणकम् इत्याह 'इत्युक्तम्' इत्यादि ॥५०॥

विकल्पयुक्तचित्तस्तु पिग्डपाताच्छिवं व्रजेत् । इतरस्तु तदैवेति शास्त्रस्यात्र प्रधानतः ॥५१॥ 'इतर' इति निर्विकल्पः । 'तदैव' इति देहसद्भावे इत्यर्थः । यदुक्तं तत्रैव

'विकल्पयुक्तचित्तस्तु पिण्डपाताच्छिवं व्रजेत् ।' विकल्पहीनचित्तस्तु ह्यात्मानं शिवमन्ययम् ॥ पश्यते भावशुद्धरा यो जीवन्मुक्तो न संशयः ।'

इति । इदानीं प्राक्प्रितिज्ञातं शास्त्रस्यैव प्राधान्यं निगमयति—इति इत्यादिना, 'इतिशब्दः' काकाक्षि-न्यायेन योज्यः, तेन श्रीनिशाटनयन्थसमाप्तौ हेतौ च व्याख्येयः । स च 'ज्ञेयतत्त्वप्रदर्शकम्' इत्यादिना प्रागप्युक्तः ॥ ५१ ॥

ननु किं नाम ज्ञेयस्य तत्त्वं यत्प्रदर्श्यमानं शास्त्र-प्राधान्यावगमकमपि स्यात् इत्याशङ्क्याह

> ज्ञेयस्य हि परं तत्त्वं यः प्रकाशात्मकः शिवः । नह्मप्रकाशरूपस्य प्राकाश्यं वस्तुतापि वा ॥५२॥

पं॰ १ ख॰ पु॰ देवसद्भावे इति पाटः । पं॰ ३ ख॰ पु॰ विकल्पचीयाचित्तस्तु इति पाटः ।

पं० १ क० पु० ज्ञेयतस्वप्रकाशकमिति पाटः ।

'ज्ञेयस्य' नीलादेनीलतेव प्रकाशमानता न ताव-दात्मभूता, तथात्वे हि सर्वदैव सर्वान्प्रति च स्यान्न तु कदाचित्कंचित्प्रति इति सर्वेऽपि सर्वज्ञाः स्युः । श्रतश्च ग्रस्य प्रकाशते, सम प्रकाशते इति प्रकाशात्मप्रमातृसं-लग्नैव सा युज्यते इति नासौ स्वातन्त्र्येण पर्यवसि-तस्वरूपो नीलादिः, शिव एव प्रकाशात्मकः प्रमाता, तदतिरिक्तस्य अन्यस्य भेदाभेदविकल्पोपहतत्वात्, **त्र्यतश्च नीलादेर्ज्ञेयस्य प्रकाशमानत्वात् स एव पर-**मार्थः इत्युक्तं 'प्रकाशात्मकः शिवः परं तत्त्वम्' इति । नन्वसी स्वयमतथारूपोऽ पि प्रकाशसंबन्धात्तथा भविष्यति इत्याशङ्क्याह 'नहि' इत्यादि । प्रकाश-संबन्धेनापि हि प्रकाशमानो नीलादिः स्वयं प्रकाश-रूप एव सन् प्रकाशते, नहि श्रप्रकाशरूपश्च प्रका-शते च इति स्यात्, नहि श्रश्वेतः प्रासादः श्वेतते, न चैवं वस्तुत्वमप्यस्य स्यात्, नहि प्रकाशरूपतामप-हाय श्रन्यद्वस्तु संभवेत् इति भावः ॥ ५२॥

पं० १ क॰ पु० नीलसुखादेरिति पाठः ।

पं० १ क० पु० पर्यवस्थितरूपेति पाठः ।

पं० १२ क० ए० प्रकाशनरूपः प्रकाशते इति पाठः ।

एवं च न केवलं नीलादेज्ञेंयस्य भावस्य प्रकाश-मानत्वात्प्रकाशात्मकः शिवस्तत्त्वं यावत्तदभावस्या-पि इत्याह

> त्रवस्तुतापि भावानां चमत्कारैकगोचरा । यत्कुङ्यसदृशी नेयं धीरवस्त्वेतदित्यपि ॥ ५३ ॥

यतो 'नास्त्यत्र घट' इत्येवंरूपापि बुद्धिर्वोधस्व-भावत्वात्कुड्यादिजडपदार्थविलक्षणा ग्रत एव घटा-द्यभावोऽ पि बुद्ध्यमानत्वात्परमानन्दैकघनबोधा-त्मकशिवस्वभाव एव इत्यर्थः । तदाहुः

'श्रवोधोऽ पि बुद्ध्यमानो वोधात्मभूत ईश्वर एव।' इति ॥ ५३ ॥

ननु सिद्धे प्रकाशे भावाभावरूपस्य ज्ञेयस्य तदे-कपरमार्थत्वं सिद्ध्येत्, स एव पुनः केन प्रमाणेन सिद्धः इत्याशङ्क्याह

पं॰ १ क॰ पु॰ घटाभावोपीति पाठः।

प्रकाशो नाम यश्चायं सर्वत्रैव प्रकाशते । स्त्रनपह्नवनीयत्वात् किं तस्मिन्मानकल्पनैः ॥५४॥

**अपूर्वार्थविषयं खल्च प्रमा**णं । यदाहुः

'ग्रनधिगतविषयं प्रमासमज्ञातार्थप्रकाशो वा'

इति । प्रकाशस्य अपूर्वत्वेन प्रकाशो नास्ति सर्वदेव तस्य प्रकाशमानत्वेन 'अनपह्नवनीयत्वात्' इति व्यर्थं तत्र प्रमाणपरिकल्पनम् । तथाहि तदा तस्य अपूर्वत्वेन प्रकाशः स्यात्, यद्यसौ पूर्वमनिधगतत्वेन अप्रकाश-मानः स्यात्, तथाभावश्च तद्रहितपूर्वकालस्मृतौ सत्यां भवेत्, स्मृतिरिप एवंरूपमनुभवं विना नोत्प-द्यते, अनुभूतविषयासंप्रमोषात्मकत्वात्तस्याः, न च प्रकाशरहितत्वेन पूर्वकालमनुभवोऽस्ति, तस्यैवानु-भवस्य प्रकाशात्मकत्वात्, स एव हि प्रकाशः इति

पं० ११ क० पु० तदभावश्चेति पाटः।

पं० १२ क० पु० एवंरूपानुभवमिति समस्तः पाठः।

पं० १४ ख० पु० य पुव हि प्रकाश इति पाटः।

कथं पूर्वमिष तदभावः, श्रतश्च सर्वदास्य श्रवभास-मानत्वेन श्रादिसिद्धत्वात् न प्रमाणसञ्यपेचा सि-द्धिः। स एव च 'प्रकाश एव प्रकाशकः प्रमाता' इति नीत्या परप्रमातुरूपः परमेश्वरः शिवः इति युक्त-मुक्तम् 'ज्ञेयस्य च परं तत्त्वं यः प्रकाशात्मकः शिवः।' इति ॥ ५४ ॥

न केवलमेतित्सद्धौ प्रमाणानामनुपयोगो यावत्प्र-त्युत एषां तदधीना सिद्धिः इत्याह

> प्रमागान्यपि वस्तूनां जीवितं यानि तन्वते । तेषामपि परो जीवः स एव परमेश्वरः ॥ ५५ ॥

इह वस्तृनां नीलपीतादीनां प्रकाशनिरपेचेगा स्वस्वरूपेण तावत्स्वयमन्योन्यं वा न कश्चिद्विशेषः। नहि स्वात्मनि नीलं नीलं पीतं वा पीतम् । यदि-

पं॰ १ ख॰ पु॰ सर्वमस्यावमासेति पाठः।

पं• १४ स॰ पु॰ नास्ति कश्चिद्विशेष इति पाठः।

पं॰ १२ क॰ पु॰ यदि हि स्वात्मनि पीतं स्यात्पीतं नीलं वा नीलं तिकमिव विरुद्धमिति पाठः।

नाम हि स्वात्मनि नीलं पीतं स्यात्पीतं वा नीलं, तिकामिव न विरुद्धमापतेत् । त्र्यथ यथैव यत्त्रकाशते तंथेव तत्स्वात्मनि परिनिष्ठितं स्यात् इति न नीलं पीतं, पीतं वा नीलम्, इति चेत्-एवं तर्ह्येषां स्वात्म-नि विशेषो न कश्चिदुक्तः स्यात्, ऋपि तु प्रकाशते इति–इति प्रकाश एवेषां रूपं तत्तन्नियतस्वरूपप्र-तिष्ठानिबन्धनत्वात् जीवितं वितनुयात् येन नील-मिदं पीतमिदम् इति सिद्ध्येत् । स च नीलाद्यप-रागेण नियतरूपतामवलम्बमानः प्रमाणश्रब्दव्य-पदेश्यो भवेत् । न चास्य स्वात्मसिद्धिं प्रति ग्रन्यद-पेक्षणीयं – प्रकाशरूपत्वात्, प्रकाशस्य च स्वपरप्रका-शकत्वात्, तथा-भूतोऽप्यसौ प्रकाशो विमर्शरूपतां विना नार्थस्य त्रात्मनो वा प्रकाशरूपतायां प्रति-ष्टास्पदं स्यात्, नहि प्रकाशः इत्येवासौ स्वपरात्मनोः प्रतिष्ठापको भवेत्, एवं हि नीलमपि न नीलम् इत्येव कृत्वा तथा स्यात् । तस्मात्स्वपरप्रकाशता-

पं॰ ४ क॰ पु॰ स्वात्मनि न कश्चिदर्थ इति पाठः।

पं० ४ ख० पु० श्रपि तु प्रकाश इति पाठः।

पं• १६ ख॰ पु॰ स्वप्रकाशात्मतासिद्धाविति पाटः ।

सिद्धौ तस्यापि श्रहंपरामर्शात्मा जीवितभूतः प्रका-शोऽभ्युपगमनीयो – येन सर्वं सिद्ध्येत् । यदुक्तं

'प्रकाशस्यात्मविश्रान्तिरहंभावो हि कीर्तित:।'

इति । स एव च परप्रकाशात्मा परमेश्वरः शिवः इत्युक्तं 'तेषामपि परो जीवः स एव परमेश्वरः' इति ॥४४॥

एवमादिसिद्धत्वादस्य न केवलं साधकं प्रमाण्म-किंचित्करं, यावद्वाधकमपि इत्याह

> सर्वापह्नवहेवाक-धर्माप्येवं हि वर्तते । ज्ञानमात्मार्थमित्येत-त्रेति मां प्रति भासते ॥५६॥

'सर्वेषां' ज्ञातृज्ञानज्ञेयानाम् 'श्रपह्नवो' निराकरणं तत्र 'हेवाक' एव 'धर्मः' स्वभावो यस्यासौ बौद्धः । तत्र त्रयाभाववादिनो माध्यमिकाः । ज्ञातृज्ञेयाभाव-वादिनो योगाचाराः । ज्ञात्रभाववादिनो वैभाषिकाः । सोऽपि 'द्येवं ज्ञानमात्मार्थम्' इत्येतत् मां संवेदन- स्वभावत्वाद् विचारियतारं प्रति नेति भासते—नास्ति इति प्रतीतिरूपो वर्तते स्रवतिष्ठते इत्यर्थः, तेन स्रात्मादेनिराकरणे साधने वापि स्रवश्यमेव साध-यिता पूर्वकोटावाचित्तः सिद्धः । निह साधियतार-मन्तरेण स्रर्थानां साध्यतेव स्यात्, स च स्वतः सिद्धः प्रकाशात्मा परमार्थरूपः परमेश्वरः शिव एव ॥५६॥

स्रतश्च तत्र व्यर्थमेव बौद्धस्यापि प्रमाणस्य परि-कल्पनम् इत्याह

> त्र्यपहुतौ साधने वा वस्तूनामाद्यमीदृशम् । यत्तत्र के प्रमागाना-मुपपत्त्युपयोगिते ॥ ५७॥

'वस्तूनां' ज्ञातृज्ञानज्ञेयात्मनाम् 'स्राद्यम्' स्राद्य-सिद्धत्वात् 'ईदृशंं' परप्रमातृरूपं 'तत्र' इति स्रादि-सिद्धे प्रमातिर । प्रमेयं खलु प्रमिगवत्प्रमाणमुच्यते, प्रमेयं च विभिन्नप्रकाशाधीनसिद्धिकमिदन्ताविमृश्यं

पं० १ ख० पु० नास्तीति प्रत्येति रूपेति पाठः ।

पं॰ ६ क॰ पु॰ परमार्थरूप इति वाक्यं नास्ति ।

पं० ७ क० पु० व्यक्तमेवेति, प्रमाणस्यापरिकल्पनमिति च पाठः ।

च भवति । न चैवंरूपत्वं प्रमातुर्येन प्रमाखपरिच्छेद्यः स्यात्, स हि श्रर्थपरिच्छेदादौ प्रवृत्तः स्वप्रकाश-रूपत्वाञ्च प्रकाशाद्धिञ्चो, नापीदन्ताविमृश्यः – ग्रहं-प्रत्यवमर्शमयत्वात् , स च यदि प्रमाणप्रमेयः स्यात् तत्रापि प्रमितिक्रियायां प्रमात्रा ऋपरेण भाव्यं, तत्रा-प्यन्येन इत्यनवस्थानं स्यात्, तस्मान्नात्र प्रमा-ग्यस्य प्रवृत्तौ काचिदुपपत्तिः। यस्तु भावनोपदेशादौ 'सक्रद्विभातोऽयमात्मा प्रमाता' इत्यादिरिदन्तया व्यवहारः स न वास्तवः - तत्र तस्य साचादप्रतीतेः, श्रहन्ताव्यवधानेन हि तत्रासौ प्रतीयते इत्यास्ताम् , एतद्धि पदे पदे वितनिष्यते । प्रमाणानुपयोग-स्त्वादिसिद्धत्वात् समनन्तरमेव दर्शितः, इति न पुन-र्वितानितः ॥ ५८ ॥

न केवलमत्र युक्तिरेवास्ति यावदागमोऽपि इत्याह कामिके तत एवोक्तं हेतुवादविवर्जितम् ।

पं॰ ३ ख॰ पु॰ श्रहंविमर्शमयत्वादिति पाठः।

पं॰ १ ख॰ पु॰ प्रमात्रन्तरेखेति पाठः ।

पं० = ख॰ पु॰ प्रमेत्यादिरिति पाटः।

तस्य देवातिदेवस्य परापेत्ता न विद्यते ॥५६॥ परस्य तदपेत्तत्वा-त्स्वतन्त्रोऽयमतः स्थितः ।

ततः इति तत्र प्रमाणानामुपपत्युपयोगयोर-भावात्, हेतोः श्रनुमानस्य वादेन विवर्जितम्। श्रत एवाह – तस्य इत्यादि, परस्य प्रमाणादेः, श्रतः इति परानपेक्षत्वलच्चणाद्धेतोः॥४६॥

एवमस्य परानपेत्तत्वाद्यथा न प्रमाणान्यवच्छे-दकानि, तथा प्रमेयाग्यपि इत्याह

> त्र्यनपेत्तस्य वशिनो देशकालाकृतिक्रमाः ॥६०॥ नियता नेति स विभु-र्नित्यो विश्वाकृतिः शिवः ।

वशिनः स्वतन्त्रस्य इति विशेषग्रद्वारेग् हेतुः।

पं॰ = क॰ पु॰ परानपेचयाद्धेतोरिति पाटः ।

पं० १ क० पु० यथा प्रमागाचनच्छेदेति पाटः ।

स्रत्रापीति परानपेत्तस्य, प्रकाशात्मनः शिवस्य हि देशकालाकारैभेंदाभेदिवकल्पोपहतत्वादवच्छेदाधा-नमशक्यम् इत्युक्तं — नियता न इति । स्रत एव च स एवंविधः इत्याह — विभुर्नित्यो विश्वाकृतिः इति । विभुः इति देशावच्छेदशून्यत्वात् । नित्य इति स्रतीतादिकालावच्छेदिवगलनात् । विश्वाकृतिः इति चिदचिदाद्याकारवैचित्र्योद्धासकत्वात् ॥६०॥

एतदेव प्रपञ्चयति विभुत्वात्सर्वगो नित्य-भावादाद्यन्तवर्जितः॥९१॥ विश्वाकृतित्वाच्चिदाचि-त्तद्वैचिज्ञ्यावभासकः॥

त्रत एवास्यागमेषु नानारूपत्वमुच्यते इत्याह ततोऽस्य बहुरूपत्व-मुक्तं दीत्तोत्तरादिको ॥६२॥

तदेवाह

पं ा ख ु पु पेक्ष्यस्येति प्रकाशेति पाठः।

पं० १ क० पु॰ नित्य इति कलावच्छेदेति पाठः ।

भुवनं विग्रहो ज्योतिः खं शब्दो मन्त्र एव च । बिन्दुनादादिसंभिन्नः षड्विधः शिव उच्यते ॥६३॥

भुवनं तत्तद्भुवनाधिष्ठेयं भोगाधाररूपम् । विग्रह-शब्देन उपचाराद्विग्रहिणो लक्ष्यन्ते । तेषां च रुद्र-क्षेत्रज्ञादिनानारूपत्वेऽपि तत्तत्तिद्धिदानसाम-र्थ्यादिह रुद्रादीनि कारणान्येव । ज्योतिः बिन्दुः

'कदम्बगोलकाकारः स्फुरत्तारकसन्निभः।'

इत्यादिनास्य ज्योतीरूपत्वेनाभिधानात् । खं शून्यं – शक्ति-व्यापिनी - समनालच्चणम् । शब्दो ना-दात्मा । मन्त्रः श्रकारोकार- मकारात्मा । श्रस्य विशेषणं—बिन्दुनादादिसंभिन्नः इति । यदुक्तं

> 'विन्दुर्नादस्तथा व्योम मन्त्रो भुवनविप्रहै।। षड्वस्त्वात्मा शिवो ध्येयः फलभेदेन साधकैः॥'

# इति । तथा

पं॰ ६ ख॰ पु॰ तारकसप्रभ इति पाठः । पं॰ १४ ख॰ पु॰ भुवनविद्यहे इति पाठः ।

'उन्मना तु परो भावः स्थूलस्तस्यापरो मतः । पुनः शून्यं च व्योमात्मा संस्पर्शे च ततः परम् ॥ शब्दो ज्योतिस्तथा मन्त्राः कारणा भुवनानि च ।'

#### इति । तथा

'व्योम-विग्रह विन्द्वर्ण-भुवनाध्वविभेदतः । लच्यभेदः स्मृतः षोढाः ।।'

#### इत्यादि ॥६३॥

#### ग्रत्र च

'यो यत्राभिलषेद्गोगान्स तत्रैव नियोजितः । सिद्धिभाक् .....।'

इतिन्यायेन यस्य यत्र निष्ठा तस्य तत्प्राप्तिर्भ-वति इत्याह

> यो यदात्मकतानिष्ठ-स्तद्भावं स प्रपद्मते ।

व्योमादिशब्दविज्ञानात्-परो मोत्तो न संशयः ॥६४॥

यः साधको, यस्य भुवनादेः, त्रात्मकतायां तद्रूपताया , निष्ठितः, स तद्रावं – तत्तद्भुवना-दिरूपत्वेन नियतां सिद्धिमेति इत्यर्थः । तदुक्तं

पं० २ ख० पु० ब्योमातमा च पुनः शून्यं संस्पर्शमिति पाठः । पं० ४ ख० पु० भुवनेष्वनिभेदत **इ**ति पाठः ।

'भुवनं चिन्तयेद्यस्तु वच्त्यमार्शैकरूपकम् । भुवनेशत्वमाप्नोतिः ।।'

## इत्युपक्रम्य

'ब्रह्मादिकारगानां तु विव्रहं यः सदा स्मरेत् । पूर्वोक्तलचणं यच तन्मयत्वमवाप्नुयात् ॥ मन्त्रेश्च मन्त्रसिद्धिस्तु जपहोमार्चनाद्भवेत् । पूर्वोक्तरूपकथ्यानात्सिध्यत्यत्र न संशयः ॥ ज्योतिध्यानात्तु योगीन्द्रो योगसिद्धिमवाप्नुयात् । तन्मयत्वं तदाप्नोति योगिनामधिपो भवेत् ॥ शून्यध्यानाच शून्यात्मा व्यापी सर्वगतिर्भवेत् । समनाध्यानयोगेन योगी सर्वज्ञतां व्रजेत् ॥'

# इति । एषां च षग्णामपि शिवात्मकत्वात्

'·····प्रावं ध्यात्वा तु तन्मयः ।'

इत्याद्युक्तेः शिवैकमयतयैकैकानुप्रवेशेऽपि शिवा-त्मकस्वस्वरूपलाभो भवेत् इत्याह व्योमादिशब्द-विज्ञानात् इत्यादि । व्योमादीनाम् एषां षगणां शब्दानां शब्दनं शब्दः – परो विमर्शः, तदात्मकतया

पं॰ म् क॰ पु॰ ज्योतिध्यांनाच्चेति पाठः । पं॰ १ क॰ पु॰ ऋधिको भवेदिति पाठः । पं॰ १० क॰ पु॰ सर्वगतो भवेदिति पाठः । पं॰ १४ क॰ पु॰ शिवैकानुप्रवेश इति इयानेव पाठः ।

पं॰ १७ क॰ पु॰ शब्दः परविमशैति समस्तः पाटः।

यत् विज्ञानम् — श्रनुभवः, तस्मात् परो — विमर्शेक-सारशिवेकात्म्यापत्तिलचाणो , मोचो निःसंशयं भवेत् इति वाक्यार्थः । ज्योमादिषद्क इति पाठे तु ज्योमादेः षद्कस्य विशिष्टादनविज्ञन्नाज्ज्ञानात् इति ज्याख्येयम् । न च श्रत्र भुवनादीनां क्रमो विविच्चितः इतीह ज्योमादि इति प्रयुक्तम् ॥६४॥

ननु यद्ययं विश्वाकृतिस्तत्कथमस्य षड्विधत्व-मेवोक्तम् इत्याशङ्क्याह

> विश्वाकृतित्वे देवस्य तदेतच्चोपलत्त्वग्राम् । ग्रमविक्कन्नतारूढा-ववच्छेदलयेऽस्य च ॥द्वप्र॥

उपलक्षणम् एव भवति, श्रनेनैव निखिल-विश्वसंग्रहसिद्धेः । न केवलमेतद्विश्वाकारताया-मेवास्योपलक्षणं यावदन्यत्रापि इत्याह – श्रनविद्ध-

पं० ४ क० पु० अनवच्छिनादिति ज्ञानशब्दविहीनः पाठः ।

पं० १३ ख० पु० उपलच्चामित इति पाटः।

पं॰ १५ क॰ पु॰ प्रापलक्ष्यं यावदत्रापीति पाठः।

त्रतारूढो इत्यादि । श्रवच्छेदलये इति श्रवच्छे-दानां संकोचाधायिनां भुवनादीनां लये विश्वो-त्तीर्णतायाम् इत्यर्थः । विश्वमयत्वेऽप्यस्य स्वस्व-रूपात्र प्रच्यावः इत्याशयः । नन्वेवमुभयथापि श्रस्य नियतात्मकत्वावगमादवच्छेद एवोक्तो भवेत् इत्याशङ्क्योक्तम् श्रनवच्छिन्नतारूढाविति । श्रस्य हि विश्वमयत्वेऽपि विश्वोत्तीर्णत्वादनवच्छिन्नताया-मेव प्ररोहो भवेत्, एक एव हि स्वतन्त्रो बोध-स्तथा तथा प्रस्फुरेत् इति ॥६५॥

ननु कथमेकदेव एकस्य विश्वमयत्वेऽपि विश्वो-त्तीर्गात्वं संगच्छते इत्याशङ्काशान्त्यर्थमागमं संवा-दयति

उक्तं च कामिके देवः सर्वाकृतिर्निराकृतिः । जलदर्पगावत्तेन सर्वं व्याप्तं चराचरम् ॥९९॥ दर्पगाद्यन्तःप्रतिबिम्बितं घटादि यथा दर्पगा-

पं १७ क पु दर्पेगान्तः इति श्रादिशब्दहीनः ख पु दर्पेगातिरेकेग्रोति च पाठः ।

दिव्यतिरेकेण प्रकाशमानमपि दर्पणाद्यनतिरिक्त-मेव, श्रन्यथा दर्पणघटयोरन्योन्यं वैविक्त्येन भानं स्यात्, तथैव प्रकाशात्मना शिवेनापि स्थावरजङ्ग-मात्मकिमदं विश्वं स्वेच्छया स्वस्वरूपातिरिक्ताय-मानत्वेन त्रवभासितं सत्, व्याप्तं प्रकाशमानतान्य-थानुपपत्त्या स्वस्वरूपानतिरेकेणैव कोडीकृतम्, श्रत एवायं विश्वमयत्वेऽपि विश्वोत्तीर्णस्तदुत्तीर्णत्वेऽपि तन्मयः इत्युभयथापि न कश्चिद्दोषः। श्रत एवो-क्तं – सर्वाकृतिर्निराकृतिरिति । सर्वाकृतिः विश्व-मयः , निराकृतिः विश्वोत्तीर्गः । स्त्रावृत्त्या तत्त्वे-ऽपि तदुत्तीर्गः - इति च । तदेवमयमेक एव प्रका-शात्मा परमेश्वरः सर्वतो जूम्भते इतीश्वराद्वयमेव परमार्थतः ॥६६॥

ननु भावानां तदपेक्षया पृथक्ष्रकाशानुपपत्तेर्मा नाम तदतिरेकेण सत्ता भूत् इति भावापेत्तया

पं• ३ ख॰ पु॰ दर्पंगानतिरिक्तमिति पाठः।

पं० ३ क० पु॰ तथा प्रकाशात्मना इत्येव शब्दहीन: पाठः।

पं० ४ ग० पु० इदं जगत् स्वेच्छ्येति पाठः।

पं० १ क० पु० अवसितमिति पाठः ।

पं० ६ क० पु० स्वरूपानतिरिक्तत्वेनैवेति पाठः ।

पं० १३ क० पु० परमार्थ इति पाठः ।

प्रकाशात्मक एक एवेश्वर: इत्यास्तां तावदेतत्। यत्पुनर्विभुत्वादि धर्मजातं तस्योक्तं, तदपेच्चया धर्म-धर्मिणोर्धर्माणां च परस्परं भेदस्य ग्रनपह्नव-नीयत्वाद् योऽयं भेद उछसितः स कथं वार्यते येन एक एवेश्वर: इत्यद्वयवादनिर्वाहः स्यात् इत्याशङ्क्याह

> न चास्य विभुताद्योऽयं धर्मोऽन्योन्यं विभिद्यते ।

न च विभुताद्योऽयं ग्रस्य स्वरूपातिरिक्तस्तदः तिशायकः कश्चित् धर्मः ग्रिप तु स्वरूपमेवैतत्। विभुत्वं हि व्यापकत्वमुच्यते, तच्च स्वव्यतिरिक्ते व्याप्ये सित स्यात्, न च परं प्रकाशमपेक्ष्य दिगादि किंचित्संभवेत् इति किं नाम व्याप्नुयात्। नित्य-त्वमिपनास्य धर्मः – तस्य कालत्रयानुगामिरूपत्वात्, श्रस्य चाकालकलितत्वात्। यदिभप्रायेणैव 'सक्रद्धि-भातोऽयमात्मा' इत्यायुक्तम्। एवं विश्वाकृतित्व-

पं० ३ ख० पु० परस्परस्य भेदस्येति पाठः ।

पं० १ क० पु० निर्वाह इत्याशङ्क्येति पाठः ।

पं० ६ ख० पु० श्रतिरिक्ताधिशायक इति पाठः।

पं॰ १३ क॰ पु॰ नित्यत्वमस्य नापि धर्मः तत्र कावत्रयानुगामित्वादस्येति पाठः।

मि । निह एतदपेच्चया विश्वं नाम किंचिदस्ति, यदाकारत्वमप्यस्य स्यात् । एवं चैषां परप्रकाशा-पेक्षया कथंचिद्धेदायोगात्पारस्परिकोऽपि भेदो नास्ति इत्युक्तं – न चान्योन्यं विभिद्यते इति ॥

ननु यद्येवं तत्कथमस्य विभुर्नित्यो विश्वाकृतिः इत्यादिधर्मभेद उक्तः इत्याशङ्क्याह

एक एवास्य धर्माऽसौ सर्वाद्वेपेगा वर्तते ॥६७॥ तेन स्वातन्त्यशक्त्यैव युक्त इत्याञ्जसो विधिः ।

श्रस्य खलु एक एवासौ श्रहंप्रत्यवमशिष्यो हि स्वभावभूतो धर्मोऽस्ति, यः सर्व विभुत्वादि-धर्मजातमाचिपेत् । श्रत्रायमर्थः – श्रयं हि नाम प्रकाशस्य श्रहंप्रत्यवमर्श उच्यते यदयं स्वस्य परस्य वा प्रकाशने परं नापेक्षते इति । श्रत एवास्य

१ तान्त्रिक इत्यर्थः।

पं० २ क० पु० कारत्वमस्य इति श्रपिशव्दहीनः पाटः ।

पं॰ १० क॰ पु॰ श्रञ्जसो विधिरिति पाटः।

पं• १२ क० पु० सर्वविभुत्वादिर्धर्मेति पाठः ।

पं १३ क पु अहं हि नाम प्रकाशस्य विमर्श इति पाठः ।

स्वातन्त्यरूपं तत्तदेशकालायवभाससहस्रोह्णासनसा-मर्थ्यं स्यात्, येनास्य स्वसमुह्णासितोऽपि संकुचितः प्रमातृवर्गः स्वापेक्षया व्यापकत्वनित्यत्वादि व्यव-हरेत्, वस्तुतः पुनरप्यहंप्रत्यवमर्शाख्या स्वातन्त्र्यश-किरेवास्यास्ति येन

'स्वातन्त्र्यमेतन्मुख्यं तदेश्वर्यं परमात्मनः।' (प्र०१ अ०५ आ०१३ श्लो०)

इत्यायुक्तम् । श्रत एवाह तेन इत्यादि ॥ ६७॥

ननु सर्वत्रैवास्य इच्छाद्यनन्तशक्तियोगित्वमुक्त-मिति तत्कथमिहैकयेवस्वातन्त्र्याख्यया शक्त्या योग उच्यते ? इत्याशङ्क्याह

# बहुशक्तित्वमप्यस्य तच्छक्त्यैवावियुक्तता ॥द्ध⊏॥

स्वातन्त्र्यशक्तिरेव हि तत्तदेषणीयाद्युपाधिवशान्ना-नात्वेन व्यवह्वियते इति तच्छक्तियोगितैवास्या-नन्तशक्तित्वम् । यदुक्तम्

पं० १ ख॰ पु॰ कालाचाभासेनेति पाठः । पं॰ १३ क॰ पु॰ तत्तदीषणाचुपाधीति पाठः ।

'या सा शक्तिर्जगद्धातुः कथिता समवायिनो । इच्छात्वं तस्य सा देवि सिसृचोः प्रतिपद्यते ।। एकापि सत्यनेकत्वं यथा गच्छति तच्छुग्र ।'

#### इत्याद्यपक्रम्य

'एवमेषा द्विरूपापि पुनर्भेदैरनन्तताम् । अर्थोपाधिवशाद्याति चिन्तामग्रिरिवेश्वरी ।'

#### इति ॥६८॥

ननु एवमपीश्वराद्वयवादो न निर्व्यूडस्तदति-रिक्तायाः स्वातन्त्र्यशक्तेरप्यभिधानात् इत्याशं-क्याह

> शक्तिश्च नाम भावस्य स्वं रूपं मातृकल्पितम्। तेनाद्वयः स एवापि शक्तिमत्परिकल्पने ॥९६॥

यतो भावस्य यस्य कस्यचन सतः पदार्थस्य स्वमेव रूपं फलभेदात् भेदारोपेण शक्तिः इति

पं० ३ क० पु० सैकापि सत्यनन्तत्वमिति पाठः ।

पं० १ क० पु० अनेकतामिति पाटः।

पं॰ ६ क॰ पु॰ इवैश्वरी इति पाठः।

पं॰ १२ क॰ ए॰ भावस्य कस्यचन इति यस्येति पदविद्दीनः पाठः।

प्रमातृभिः परिकल्प्यते, न त्वसौ वस्तुतः पदार्थान्तरं किंचित्, त्रतः शक्तिशक्तिमत्परिकल्पनेऽपि क्रिय-मागो, स एव स्रद्वयमयो विभुः – न काचिद-द्वयखगडना इति यावत् । तदुक्तं

'फलभेदादारोपितभेदः पदार्थात्मा शक्तिः'

इति ॥६६॥

नन्वेवमस्तु, यन्न शक्तिशक्तिमतोर्भेद इति, शक्ती-नां पुनः परस्परं भेद एव भवति इति पुनः स दोषस्तदवस्थ एव इत्याशङ्क्याह

> मातृक्छप्ते हि देवस्य तत्र तत्र वपुष्यलम् । को भेदो वस्तुतो वह्ने-र्दग्धृपक्तृत्वयोरिव ॥७०॥

यथा वहेः दाह-पाकादिफलभेदाद् दाहिका पाचिका च शक्तिर्भेदेन कल्पितापि, वस्तुतः शक्ति-

पं० १ ख पु० परिकल्पते इति, क पु० पदान्तरिमति च पाठः ।

पं० १ क० पु० फलाभेदारोपितभेद इति पाठः।

पं॰ म क॰ पु॰ एव भवति शक्तीनां पुनरिति पाठः।

मदेकस्वभावत्वान्न परस्परस्य स्वरूपं भेतुमलम् । पृथिक्सद्धं हि वस्तु वस्त्वन्तरं भिनत्ति, निह शक्तेः शक्तिमदितरेकेण पृथिक्सिद्धिरेवास्ति इति किं केन भेद्यं, वहेरेव हि दाहादिसमर्थं स्वरूपं तथा परिक-ल्पितम् । एवं परमेश्वरस्य परिकल्पितेऽपि शक्ती-नामानन्त्ये न कश्चिद्धेदः इति न कदाचिदीश्वरा-द्वयवादच्चतिः ॥७०॥

ननु एवं-परिकल्पितोऽपि शक्तीनां भेदो भासत एव इति कथं तदपहृवः इत्याशंक्याह

न चासौ परमार्थेन न किंचिद्धासनाहते । नह्यस्ति किंचित्तच्छक्ति-तद्धद्भेदोऽपि वास्तवः ॥७१॥ भानमन्तरेण श्रन्यिकिचिन्नास्ति इत्यसौ भेदो-ऽपि भासमानत्वाद्धस्तुतो न न किंचित्, श्रपि तु

पं० २ ख० पु० भिनत्ति न शक्तिः शक्तिमदित्यादिः पाटः ।

पं०६ क० पु० किंचिद्भेद इति पाटः।

पं॰ म क॰ पु॰ भेद एव भासत इति पाठः।

पं० ६ कः पु० कथमपह्नव इति तत्पदहीनः पाठः।

पं १४ क० पु अन्तरेग यत्किचित्रास्ति इति पाटः।

परमार्थसन्नेव इति शक्तीनां तद्वतश्च भेदोऽपि पार-मार्थिक एव इति वाक्यार्थः । एवं भेदस्य भानै-कस्वभावत्वान्न ततोऽतिरेकः इति नाद्वयवादक्षतिः, नापि शक्तीनां, तद्वतश्च भेदेन स्थितस्य व्यवहार-स्यापह्ववः इति सर्वं सुस्थम् ॥७१॥

ननु परमेश्वरस्य स्वातन्त्र्याख्या शक्तिरेकैवास्ति इत्युक्तम्, इच्छादयस्तु किं तद्विस्फूर्जितमात्रम्, उत स्वतन्त्राणि शक्त्यन्तराणि ? इत्याशङ्क्याह

> स्वशक्त्युद्देकजनकं तादात्म्याद्वस्तुनो हि यत् । शक्तिस्तदपि देव्येवं भान्त्यप्यन्यस्वरूपिग्री ॥७२॥

यत् नाम हि श्रवान्तरशक्तिवैचित्र्यं वह्नचादेः वस्तुनः – स्वस्याः शक्तेः इति व्यपदेशप्रवृत्तिनि-मित्तभूताया निर्विशेषिकयामात्रनिष्ठायाः सामर्थ्य-लक्षणायाः शक्तेः उद्रेको दाह्याकादिविशेषरूप-

पं॰ ४ ख॰ पु॰ व्यवहारस्यानपह्नव इति पाठः । पं॰ ११ क॰ पु॰ देवीयं भाखपीति पाठः ।

शक्त्यन्तरात्मतयोच्छलनं तस्य जनकम् श्रवभासकं, तदिष तादात्म्यात् एवं-विधस्वशक्त्येकरूपत्वाद्य-थोक्तरूपा स्वैव शक्तिः इति संबन्धः। समर्थो हि विद्वाः सर्वं दाहादिकार्यजातं कुर्यात् इत्यभिप्रायः। एवं परमेश्वरस्यापि इच्छाद्यवान्तरशक्तिरूपतयाव-भासमानापिशक्तिदेंवी तत्तद्भदोछासेऽपि परप्रकाशा-भिन्नस्वभावत्वात् द्योतमानावभासा स्वातन्त्र्याख्येव इति युक्तमुक्तम्-'एक एवास्य धर्मोऽसौ सर्वाक्षेपेण वर्तते। इति। एवमेकैवास्य स्वातन्त्र्याख्या शक्ति-स्तथा तथा सृष्टेन भेदेन भायात् इति सिद्धम्॥७२॥

न केवलं शक्तिरेवास्यैवंकिएतेन भेदेनावभासते यावत्स्वयमपीत्याह

# शिवश्वालुप्तविभव-स्तथा सृष्टोऽवभासते ।

पं• १ क• पु• रूपतयावभासनापीति पाठः।

पं० ३ क० पु० शक्तिस्तथा सुच्टेनेति द्वितीयतथापदृहीनः पाठः।

पं॰ १० ग॰ पु॰ भेदेन भातीति इति पाठः।

पं॰ ११ ख॰ पु॰ न केवजमस्य शक्तिरेवंकल्पितेनेति पाटः ।

# स्वसंविन्मातृमकुरे स्वातन्त्र्याद्वावनादिषु ॥७३॥

शिवश्च स्वा संकुचिता संवित् लक्षणं यस्या-सौ बुद्धादौ गृहीतात्मग्रहः परिनिष्ठितः प्रमाता स एव स्वच्छत्वात्प्रतिबिम्बसिहष्णुत्वेन मकुरः तिस्मन् भावनोपदेशादौ स्वस्वातन्त्र्यात् तथा भाव्य-मानत्वादिना कल्पितेन भेदेन सृष्टः प्रमेयतामापा-दित इव स्रवभासते, न चैवमप्यसौ प्रमात्रेकरूप-त्वात् तथा भवति इत्युक्तम् – स्रबुप्तविभव इति, स्रपरिहृतप्रमातृभावः इत्यर्थः । तदुक्तं

> 'स्वातन्त्र्यादद्वयात्मानं स्वातन्त्र्याद्भावनादिषु । प्रभुरोशादिसंकल्पैर्निर्माय व्यवहारयेत् ॥' (ई० प्र० १-५-१६)

इति ॥७३॥ एतदेवोपसंहरति

## तस्माद्येन मुखेनैष भात्यनंशोऽपि तत्त्रया ।

पं० ४ कः गः पुः परिनिष्ठितप्रभावः प्रमाता इति पाटः । पं० १ गः पुः श्रविलुप्तविभव इति श्रपरित्याजितप्रमातृभाव इति पाटः । पं० ११ 'स्वातन्त्र्यामुक्तमात्मानं स्वातन्त्र्यादद्वयात्मनः ।' इत्येवं विधः पाठे। मृद्धप्रन्थेऽस्ति ।

# शक्तिरित्येष वस्त्वेव शक्तितद्दत्कमः स्फुटः ॥७४॥

तस्मात् उभयोरिप शिवशक्त्योस्तथा सृष्टेन भेदेन श्रवभासनोपपत्तेहैंतोरिप शिवः प्रकाशमात्रै-करूपत्वात् श्रनंशोऽिप येन भुवनाद्यन्यतमांश-लक्ष्मेणन मुखेन भावनादौ भासते तत् मुखं

'.....शैवी मुखमिहोच्यते।'

इत्याद्यक्त्या तथा शिवप्राप्त्युपायतया शक्तिरेव, निह्न एतदवगमादौ उपायान्तरमस्ति उपपद्यते वा । त्र्यतश्च शक्तिशक्तिमतोरुपायोपेयभावात्मा क्रमः सम्यगेव स्फुटः न कश्चिदत्र संशयः इत्यर्थः ॥७४॥

त्रतश्च त्रनयोरसावुषायोपयभावस्तत्र तत्र श्राग-मेषु उद्धोष्यते इत्याह

पं० ४ क० पु० प्रकाशमात्ररूपत्वात् इति पाटः ।

पं॰ ६ ख॰ पु॰ उपायान्तरमप्युपपद्यते इति पाठः।

पं॰ १३ ख॰ पु॰ श्रत एव चानयोरिति पाटः।

श्रीमित्वरगाशास्त्रे च तत्प्रश्नोत्तरपूर्वकम् । ग्रमुभावो विकल्पोऽपि मानसो न मनः शिवे ॥७५॥ ग्रविज्ञाय शिवं दीत्ता कथमित्यत्र चोत्तरम् ।

तत् इति शिवागमे शक्तेरुपायत्वमुक्तम् इति वाक्यशेषः । एतदेव च शब्दार्थरूपत्वेन शास्त्रस्य द्वैविध्येन प्रवृत्तेरर्थद्वारेश दर्शयति स्रनुभाव इत्या-दिना । तत्र गरुडेन

> 'शिवतत्त्वं कथं शून्यं तच्छून्यं नाचगोचरः। प्रत्यचं चाचविज्ञानं तदतीतं न किंचन॥'

इति प्रत्यक्षागोचरत्वाच्छिवतत्त्वं न किंचित् इति पृष्टे, भगवता

> 'माया हेया शिवो प्राह्मो प्राह्मः पुरुषः स्मृतः । मायाधर्मैः शिवः शून्यः ....।'

### इत्यादिना

'म्रतीन्द्रियं च यद्वस्तु तत्राप्यनुभवो न किम् । म्रनुभावो मनोऽध्यचः प्रसिद्धः चुद्यथा च रृट्॥'

पं॰ १८ ख॰ पु॰ श्रनुभवेन किम् इत्येवंविधः पाठः ।

इत्यन्तेन शिवतत्त्वस्य बाह्येन्द्रियाप्रत्यच्चत्वेऽपि मानसप्रत्यक्षविषयत्वात् किंचित्त्वेन प्रतिसमाहितम् । एतच्च पुनरप्यागूर्य गरुडेन

> 'ग्रनुभावो विकल्पोत्थो विकल्पो मानसः स च। समनस्कं च तज्ज्ञेयममनस्कमरूपकम् ॥ ग्रज्ञात्वा देशिकस्तन्त्वं कथं दीचां करोत्यसा । ज्ञेयः सर्वात्मनैवार्थः स ज्ञेयो नैव सर्वथा ॥'

इत्यादिना पृष्टम् । एतत्प्रश्नार्थ एव ग्रन्थकृता संक्षेपचिकीर्षया स्ववचसोपनिबद्धः । स्रत्रायमर्थः— यन्नाम बुभुक्तादिन्यायेन शिवस्य मानसप्रत्यक्ष-विषयत्वमुक्तं तत्र मानसोऽनुभवः

'संकल्पकमत्र मनः .....

तदिति मानसविकल्पनं समनस्कं, शिवतस्वं पुनरमनस्कमरूपकं च, अर्थ
 इति दीचादिः प्रवर्तते इत्यर्थः ।

पं॰ १० बुभुन्नादि हि चन्नुरादिप्रत्यन्नागाचरमपि मनागाचरतामेति तद्ददिहापि।

पं॰ ३ क॰ पु॰ पुनरागूर्येति पाठः । पं॰ ६ ग॰ पु॰ देशिकस्तन्नेति पाठः ।

इति नीत्या संकल्पात्मकत्वात् विकल्पः तस्य चार्थासंस्पर्शित्वं रूपम् इति मनः तावत् शिवे न प्रमाणं, यत्र च न प्रमाणं प्रवर्तते, तन्न ज्ञातं भवेत् इत्यज्ञाते शिवतत्त्वे कयं दीक्षा स्यात्, दैशिको हि परं तत्त्वं ज्ञात्वा तत्र दीक्षया दीक्ष्यं योजयेत् । यत एव 'गुरौ ज्ञानम्' इत्यायुक्तम् । इति शब्दः प्रश्न-समाप्तौ । यत्र इति गरुडोक्ते प्रश्ने । उत्तरम् इति भगवदुक्तं प्रतिसमाधानम् ॥ ७५ ॥

तदेवाह

# क्षुधाद्यनुभवो नैव विकल्पो नहि मानसः ॥७६॥

न-शब्दो भिन्नकमः, तेन प्रश्ननिषेधविषयत्वेन योज्यः, नायं प्रश्न इति । हि-शब्दो हेतौ यतो बुभुक्षादीनां विकल्पात्मक एव मानसोऽनुभवो न भवति इत्यर्थः। श्रासां हि प्रथममविकल्पकमानसप्र-

पं० ४ क० पु॰ श्रज्ञापितेऽपि शिवतन्त्रे इति, ख॰ पु॰ श्रविज्ञाते इति पाठः।

त्यक्षविषयत्वमप्यस्ति, श्रन्यथा तत्पृष्ठभाविनो बुभुक्तेयम् इति विकल्पस्योदयो न स्यात् । सवि-कल्पकमानसप्रत्यक्षविषयत्वेऽप्यासां न कश्चिद्दोषः, तस्य वस्त्वाश्चयत्वेन प्रमाण्यत्वाभ्युपगमात् । एवं शिवोऽपि मानसप्रत्यक्षगोचरो भवत्येव, किं तु शक्तिद्वारेण इति विशेषः। यदुक्तं तत्रैवोत्तरम्रन्थे

> 'त्तुधाद्यनुभवो यत्र विकल्पस्तत्र नो भवेत् । वस्त्वाश्रयो विकल्पोऽपि तद्वस्तु घटवन्न च ॥ विकल्पो मानसः सूच्मः शून्यशक्तिल्यं गतः । तद्वतस्त्वन्यविच्छिन्नस्तेनासौ चित्तवर्जितः ॥ ज्ञानं चात्मेन्द्रियाश्लेषात्कर्ता द्यातमा मनः क्रिया । शिवः साध्योऽत्र मन्तव्यो विभुरप्येकधर्मतः ॥'

इति । यत्तु स्त्रस्य शून्यत्वमुक्तं तन्मायात्त्रयोपचा-रेण तद्धर्भैः परिणामित्वादिभिः शून्यत्वाच्छून्यम्

यदुक्तं, तस्य चार्थासंस्विशित्वं रूपमिति तिन्निदंतयित, तत्र न्यायमाह वस्त्वा-श्रयत्वेनेत्यादि । विकल्पस्तत्र ना भवेदिति वस्त्वाश्रय इति हेतुत्वेनोक्तः , यदि वस्त्वाश्रयत्वं तिर्हं घटवत् किं न प्रतिभासते, इत्यते। घटवन्न च इत्युक्तम् , तत्र हेतुः विकल्पो मानस इत्यादि ।

पं॰ ३ ख॰ पु॰ मानसप्रत्यत्तगोचारवे इति पाठः । पं॰ ४ क॰ पु॰ मानसगोचरो भवेत् इति पाठः । पं॰ १३ क॰ ग॰ पु॰ यस्त्वस्येति, मायापेचोपचारेखेति च पाठान्तरमस्ति ।

इत्युक्तम् । स्त्रन्यापेचया तु तदशून्यमेवेत्यर्थावाप्तम् । स्त्रतश्च शिवं शक्तिद्वारेण ज्ञात्वा देशिकस्तत्र दीक्षया दीक्ष्यं योजयति इति न काचित्क्षतिः ॥७६॥ ननु सर्वात्मनार्थो ज्ञातो ज्ञातो भवति न तु स्रंशेन, विकल्पश्च सर्वात्मना स्त्रर्थं ज्ञातुं न शक्तोति— नियतांशाभिनिवेशित्वात् तस्य , स्रतः शिवस्तेन शक्तिद्वारेण विषयीकृतोऽपि सर्वात्मना तद्गोचरी-भावाभावान्न ज्ञातः इति प्रश्नशेषमाशङ्क्याह

> रसाद्यनध्यत्तत्वेऽपि रूपादेव यथा तरुम् । विकल्पो वेति तद्वतु नादबिन्द्वादिना शिवम् ॥७७॥

विकल्पः स्रत्र निर्विकल्पकपृष्ठभावी ग्राह्यः । तेन से तरुं रूपरसाद्यात्मकमिप रूपाद्यात्मेनव गृह्णाति न रसाद्यात्मनापि नियतत्वात्तर्वैग्रहणस्य,

१ स, विकल्पः।

२ रसस्य हि जिह्नेन्द्रियास्वादेनैव ज्ञानं, रूपस्य तु चचुपैवेति ।

३ रसरूपादेरित्यर्थः ।

पं॰ १ ख॰ पु॰ श्रन्यापेश्वया त्वतदिति श्वतरचेतीयानेव पाठः।

पं०६ क० पु० नियताभिनिवेशित्वादिति पाठः।

निह सर्वात्मत्वेन श्रग्रहीतत्वाद् श्रग्रहीत एवासौ इति वक्तुं युज्यते श्रनुभवविरोधात् । तद्वत् नादिबन्द्वाद्यात्मकशक्तिद्वारेण शिवोऽपि ज्ञात एव भवति इति सिद्धान्तः । तदुक्तं तत्रैव

> 'प्रत्यत्तेगा यथा वृत्तो रूपमात्राद्विगृह्यते । रसादयो गृहीता नो तथेशो ज्ञानशक्तिः॥ गृह्यदे तत्त्वभावेन वस्तुभावविवर्जनात्॥

#### इति । तथा

'विन्दुर्नोदस्तथा शक्तिः शून्यत्वे परिकल्पिताः । चेतसः स्थितिहेत्वर्थे पुनर्नित्यं स्थिरं भवेत् ।। ग्रातीन्द्रियः सुसूच्मत्वात्सूच्मा शक्तिः स तद्गतः । ज्ञानशक्तिर्मता सापि तज्ज्ञानाज्ज्ञात एव सः ॥'

इति । एवं शक्तिरेव परतत्त्वाधिगमे परमुपायः इति सिद्धम् । सा च भुवनादिरूपतया म्ननन्त-प्रकारा इत्युक्तप्रायम् ॥७७॥

एवं यत्किंचन जडाजडात्मकविश्ववैचित्र्यं, यच्च तद्विषयं सृष्ट्यादि जाग्रदाद्यवस्थादि वा तत्सर्वं परमेश्वरस्य शक्तिस्फार एव इत्याह

पं• १७ क॰ पु॰ जायद्वस्थादि इति पाठः।

बहुशक्तित्वमस्योक्तं शिवस्य यदतो महान् । कलातत्त्वपुरार्ग्याणुं-पदादिभेंदविस्तरः ॥७८॥ सृष्टिस्यितितिरोधान-संहारानुग्रहादि च । तुर्यमित्यपि देवस्य बहुशक्तित्वजृम्भितम् ॥७६॥ जाग्रत्स्वप्रसुषुप्रान्य-तदतीतानि यान्यपि । तान्यप्यमुष्य नाथस्य स्वातन्त्र्यलहरीभरः ॥⊏०॥ महामन्त्रेशमन्त्रेश-मन्त्राः शिवपुरोगमाः । ऋक्जौ सकलश्चेति शिवस्यैव विभूतयः॥⊏१॥

१ अर्थाः वर्णाध्वा, २ अर्थः मन्त्राध्वा।

पं० ७ ग० पु० उक्तमित्यपीति पाटः । पं० १ ख० पु० सुषुप्तानि तदतीतानीति पाटः ।

पदादि इति त्रादिशब्देन भूतभावप्रहण्म् ।

सृष्टिस्थिति इत्यनेन कृत्यभेद उक्तः । तुर्यमित्य
न्यच्छब्दवाच्यं सृष्ट्यादीनामन्तर्वर्ति पूर्णं रूपम् ।

त्रानेन चतुष्टयार्थस्यापि त्रासूत्रणं कृतं, तेन स्थितौ

संहारे तिरोधानानुप्रहयोरन्तर्भावः कार्यो येनैत
त्स्यात्, त्रान्यचुर्यं, जाप्रत्स्वम इत्यनेन त्रवस्थाभेद

उक्तः । श्रकलौ इति विज्ञानाकलप्रलयाकलौ ।

श्रनेन प्रमातृभेदः ॥७८॥७६॥८०॥८१॥

तदेवं वैचित्र्यभाजः षट्त्रिंशत्तत्त्वात्मकस्य जगत-श्चिदानन्दैकघनः परमार्थः शिव एवानुप्राणकतया वर्तते इत्याह

> तत्त्वयामस्य सर्वस्य धर्मः स्यादनपायवान् । ज्रात्मैव हि स्वभावात्मे-त्युक्तं श्रीतिशिरोमते ॥⊏२॥

पं० २ क० पु० इत्यन्यशब्दवाच्यमिति पाटः।

पं० ४ क० पु० चतुष्टयस्याप्यासूत्रसमिति पाटः।

पं॰ १० ख॰ पु॰ परमात्मा शिव इति पाठः।

पं १२ क० पु॰ तत्त्वग्रामस्य शार्वस्येति पाठः।

द्विविधो हि धर्मः पदार्थस्य—प्राणप्रदो विशेषाधान-हेतुश्च । श्राद्यो यथा सामान्यं, निह गोत्वमन्तरेण गौः गौरेव भवति । द्वितीयो यथा गुणः, शुक्का-दिर्हि लब्धसत्ताकं वस्तु विशिनष्टि । एविमह श्रात्मैव तत्त्वसमृहस्य प्राणप्रदत्वात् स्वभावभृतो धर्मः श्रत एव श्रनपायवान् नित्यावियुक्तः इत्युक्तम् । हि शब्दो हेतौ । नन्वत्र किं प्रमाणम् इत्याश-ङ्क्योक्तम् 'इत्युक्तं त्रिशिरोमत' इति ॥ ८१॥ तत्रत्यमेव प्रन्थं शास्त्रस्य शब्दार्थरूपतया द्वैविध्येन प्रवृत्तेरुभयथाप्याह

> हृदिस्यं सर्वदेहस्यं स्वभावस्यं सुसूक्ष्मकम् । सामूद्यं चैव तत्त्वानां यामशब्देन कीर्तितम् ॥⊏३॥

समूह एव सामूह्यम् । यामशब्दो हि समूहार्थ-वृत्तिः ।

'कवलीक्रतिनःशेषतत्त्वमामखरूपकम्।' इत्यादिप्रयोगदर्शनात् । तच्च सर्वत्र बाह्ये देहे

पं० १४ क० पु० ग्रामशब्दोऽपि इति पाठः।

चान्तः साधारणासाधारणतया द्वैविध्येन वर्तमानम् इत्यर्थः । त्रत एव स्वभावे स्थावरजङ्गमाद्यात्मनि नियते रूपे स्थितम् । एवमपि हृदि बोधे स्थितं, तदैकात्म्येन परिस्फुरत् इति यावत्, त्रत एव सुसूक्ष्मम् त्रपरिच्छेयम् ॥⊏३॥

तत्त्वयामस्य चास्य न संकुचित श्रात्माः धर्मः, श्रपि तु परः इत्याह

# त्र्यात्मैव धर्म इत्युक्तः शिवामृतपरिप्लुतः ।

शिवामृतपीरप्लुतः इति परानन्दचमत्कारमयः इत्यर्थः। एवं स एव परमुपेयः इति तत्रैवावधातव्यम् इत्यपि सूचितम् ।

कश्च अत्र उपायो, येनैतत्साक्षात्कारो भवेत् इत्याह

पं० ४ ख॰ पु॰ ऐकात्म्येन स्फुरदिति पाठः ।

पं १० ७० ए० शिवानन्द्परिप्जुतपरमानन्द्चमस्कारमय इति पाठः ।

प्रकाशावस्थितं ज्ञानं
भावाभावादिमध्यतः ॥८४॥
स्वस्थाने वर्तनं ज्ञेयं
दृष्टृत्वं विगतादृति ।
विविक्तवस्तुकाथितशुद्धविज्ञाननिर्मकः ॥८५॥
प्रामधर्मद्यतिरुक्तस्तस्य सर्वं प्रसिद्धति ।

श्रादिशब्दाद्भावोऽिष, तेन भावाभावयोः भावयोर्वा यत् मध्यम् श्रन्तरालं तदवलम्ब्य प्रकाशे स्वात्मन्येव, न पुनर्भावाभावादिस्वरूषे श्रवस्थितं यत् ज्ञानं, तस्य स्वस्य श्रात्मनः स्थाने स्थितौ वर्तनं ज्ञेयं—प्रामधर्मविषये द्यत्तिर्ज्ञान्वया इत्यर्थः । इदमल तात्पर्यम् — भावद्वयस्य भावाभावयोर्वा प्रतीतिकाले मध्यं तद्द्वयावच्छेदहेतुं श्रून्यमुपलभ्य तद्भावाभावादि युगपत्त्यक्त्वा तंत्रैव

पं॰ १० क॰ पु॰ तदनबाब्धप्रकाशं स्वास्मन्येव न पुनर्भावस्वरूपे इति पाठः।

सावधानस्य परमोपेये शिवामृतपरिष्तुते परमा-त्मनि वृत्तिर्जायते इति । तदुक्तं

> 'उभयोर्भावयोर्ज्ञाने ज्ञात्वा मध्यं समाश्रयेत् । युगपच्च द्वयं त्यक्त्वा मध्ये तत्त्वं प्रकाशते ॥ भावे त्यक्ते निरुद्धा चित्रैव भावान्तरं ब्रजेत् । तदा तन्मध्यभावेन विकसत्यति भावना ॥'

इति । ज्ञेयम् इति काकाक्षिन्यायेन योज्यम् । तेन वर्तनमपि परमार्थसाचात्काररूपं द्रष्टृत्वं ज्ञेयम्, तच्च विगतावृति विगता निवृत्ता भावाभावाद्यात्मकबाद्यरूपा स्त्रावृतिः यस्य तत्, बाद्यदेशाद्यवच्छेदशून्यम् इति यावत् । स्रथ च विगता परापरात्मना कालेन रहिता कलनात्मिका स्त्रावृतिः यस्य तत्, स्रकालकलितम् इत्यर्थः । तदुक्तं

> 'श्रपरः षोडशो यावत्कालः सप्तदशः परः । परापरस्तु यः कालः स प्रियेऽष्टादशः प्रभुः ॥ प्राष्ण एकं त्रिधा कालं कृत्वा चैव त्यजेत्पुनः ।'

पं० १ क० पु० भावेन्यक्ते परमे शिवेति पाठः

पं॰ १ ख॰ पु॰ भावे न्यक्ते निरुद्धा चेदिति पाटः।

इति । तथा विगता पदैकादशकात्मिका त्रावृतिः यस्य तत्, तत्प्रतिनियततत्तद्ब्रह्माद्याकारोज्भितम् इति यावत् । यदुक्तं

> 'पदैकादशिका सा च प्राणे चरति नित्यशः । प्रकारश्च उकारश्च मकारो बिन्दुरेव च ॥ प्रर्थचन्द्रो निरोधी च नादो नादान्त एव च । शक्तिश्च व्यापिनी चैव समनैकादशी स्मृता ॥'

इति । श्रत एव च उन्मनाभिन्नप्रमातृरूपं परमार्थ-साचात्कारलचणमेतद्भवति इति पिगडार्थः । तदुक्तं

'उन्मना तु तते। रतीता तदतीतं निरामयम्।'

इति । श्रत एव तत्तदेशकालाकारैः विविक्तम् श्रवच्छेदशून्यं यत् वस्तु महासत्तातम परं तत्त्वं, तत्र कथितं सर्वागमेषु श्रविगानेन उक्तं यत् शुद्धं पराहंपरामर्शमयं विज्ञानं तेन निर्मलः तदैकात्म्या-पत्त्या खिलीकृतनिखिलबन्धो प्रामधर्मवृत्तिः

'भैरवाद्भैरवीं प्राप्तः'''''।'

पं० १६ क० ख० पु० भैरवीप्राप्त इत्युक्तेरिति पाठः।

इत्याद्युक्तेरस्मद्गुरुभिरप्युक्तः इति श्रीकग्ठस्ये-यमुक्तिः । तदुक्तं तत्र

'चतुर्थं संप्रवच्यामि प्रामधर्मविभेदतः।'

#### इत्याद्यपक्रम्य

'हृदिस्यं सर्वदेहस्यं खभावस्यं सुसूच्मकम् । सामूह्यं चैव तत्त्वानां प्रामशब्देन कीर्तितम् ॥ म्रात्मा वै धर्म इत्युक्तो प्रामधर्मः प्रकीर्तितः । प्रकाशावस्थितं ज्ञानं भावाभावादिमध्यतः ॥ स्वस्थाने वर्तनं ज्ञेयं वर्तनं वृत्तिरुच्यते । वृत्तिस्तु स्वपदं ज्ञात्वा द्रष्टृत्वं परिपठ्यते ॥ प्रवुद्धं तद्विजानीयाद्वाह्यावर्णवर्जितम् । परापरविनिर्मुक्तमेकादशपदोज्भितम् ॥ स्वात्मन्यात्मिन यज्ज्ञानं शिवामृतपरिप्तुतम् । विविक्तवस्तुकथितशुद्धविज्ञाननिर्मलः ॥ मामधर्मवृत्तिरुक्तस्तन्त्रेऽस्मिन्सर्वथोदितः ।'

### इति । एतदेव च

'ग्रथ वा शिवमन्विच्छेत्साधकः परतत्त्ववित् ।'

### इत्यादि

'स्थितिः कार्यो तु तत्त्वस्था मध्यशक्तिप्रभान्विता।'

पं० ६ ग० पु० सामुद्धां सर्वतत्त्वानामिति पाटः । पं० ७ क० पु० श्रात्मैव धर्म इत्युक्तो ग्रामो धर्म इति पाटः । इत्यन्ततत्रत्ययन्यार्थगर्भीकारेण प्रन्थान्तरमुपक्षे-प्तुकामो प्रन्थकारः स्वोक्त्या योजयति 'तस्य सर्वं प्रसिद्धचित' इति—तस्य प्रामधर्मवृत्तेः प्राणापानग-तित्रोटनेन मध्यधामानुप्रवेशात् प्राप्तपरशक्तिसामर-स्यस्य सर्वं बाह्यमाभ्यन्तरं च प्रकर्षेण शिवाभेदम-यत्वेन सिद्धचित प्रथते इत्यर्थः । तदुक्तं

> 'शिवभावनये।षध्या बद्धे मनसि संसृते । काष्ठकुड्यादिषु चिप्ते रसवच्छिवहेमता ॥'

इति ॥⊏४॥⊏५॥ त्रत स्राह

# ऊर्ध्वं त्यक्त्वाधो विशेत्स रामस्थो मध्यदेशगः ॥८६॥

उर्ध्वम् इति उर्ध्ववाहित्वात्प्राणम्, श्रध इति श्रधोवाहित्वादपानं, त्यक्त्वा इति तद्गतिं त्रोट-यित्वा, स प्रामधर्मशृत्तिरथीत् मध्यनाडीं प्रविशेत् । स च कीदृशः मध्यदेशगः मध्यनाडिकाया श्रपि यत् मध्यं तत्रस्था या विससूत्राकारा शक्तिः तस्या

पं० ६ क० पु० प्रसिद्ध्यतीति पाठः।

देश: श्रन्तव्योंमरूप एकदेशस्तं गच्छति जानाति य: स: – तदेकतानतया तान्निष्ठ: इीत यावत् । तदुक्तं

> 'मध्यनाङी मध्यसंस्थविससूत्राभरूपया । ध्यातान्तर्व्योमया देव्या तया देव: प्रकाशते ॥'

### इति । श्रत एवोक्तं रामस्थः इति

'····'एकाको न रमान्यहम् ।'

इत्याद्युक्त्या रमते तत्तज्जडाजडात्मना विश्ववैचित्र्या-त्मना क्रीडित इति रामः परमात्मा, तत्र तिष्ठति तद्रूपतया परिस्फुरति इत्यर्थः । तदुक्तं त्रिशिरोभैरवे

> 'सेन्यमानमधोर्ध्व' तु प्राग्रापानोत्यरूढधीः । ऊर्ध्वं त्यक्त्वा तु प्रविशेद्रामस्बोऽत्रात एव च ॥'

### तंत्रैवागूरऐंन भगवत्या

'रामः किमुच्यते देव योऽत्रस्थः स च कः प्रभो । तस्याभ्यासः कथं नाम ब्रृह्मि सर्वे महेश्वर ॥'

#### १ आगृरसमाचेपः

पं॰ ४ ख॰ पु॰ बिसस्त्राभस्त्रयेति पाठः।

पं० १४ क० पु० यत्रस्थः स च क इति पाठः ।

### इति पृष्टे, भगवता

'रामस्यं परमेशानि योगं यत्कीर्तितं मया । कथयामि यथातथ्यमभ्यासस्तस्य योगतः ॥'

इत्यन्तेन प्रतिज्ञाय, तत्समाधानं बहुना ग्रन्थेन कृतम् ॥ ⊏६ ॥

इह च तदेव प्रन्थकारः शब्दार्घद्वारेण पठित गितिः स्थानं स्वप्नजाय-दुन्मेषगानिमेषगो । धावनं प्लवनं चैव स्रायासः शक्तिवेदनम् ॥८०॥ बुद्धिभेदास्तथा भावाः संज्ञाः कर्माग्यनेकशः । एष रामो व्यापकोऽत्र शिवः परमकारगाम् ॥८८॥

स्वप्तः विकल्पः, जाग्रत् ज्ञानं, उन्मेषणाम् ईश्वर-दशा, निमेषणं सदाशिवदशा, श्वायासः 'श्रय गतौ' गत्यर्थो ज्ञानार्थः तेन श्रयः श्रयनं ज्ञानं तस्यासः चेपो निवृत्तिः – श्रज्ञानम् इत्यर्थः । धर्माद्या– श्रष्टौ बुद्धिधर्माः, संज्ञाः – याद्दच्छिका डित्थादयः, कर्माणि – व्यापाराः । त्रनेन च गत्यादिना चतुर्दशकेन सकल-विश्वस्वीकारः कृतः । यचैतद्गत्यादि एष रामः – सकलविश्वावभासनकीडापरः परमात्मा परमेश्वरः, त्रत एवोक्तं 'व्यापकोऽत्र शिवः परमकारणम्' इति, स्रत्र इति गत्याद्युपलचिते विश्वस्मिन्, शिवस्यैव हि स्रयमशेषविश्वातमा स्फारः इति भावः । तदुक्तं

> 'विषयेषु च सर्वेषु इन्द्रियार्थेषु च स्थितः। यत्र यत्र निरूप्येतनाशिवं विद्यते कचित्॥'

इति ॥८७॥८८॥

कथं चात्र तदैकात्म्यापत्तिलक्षणा स्थितिर्भवति इत्याह

> कल्मषद्वीगामनसा स्मृतिमात्रनिरोधनात् । ध्यायते परमं ध्येयं गमागमपदे स्थितम् ॥८६॥

पं॰ ६ क॰ पु॰ शिवस्यैव हृदयमशेपेति पाठः । पं॰ ११ क॰ पु॰ ध्यायते सकलं ध्येयमिति पाठः ।

### परं शिवं तु ब्रजति भैरवारूयं जपादपि ।

येन क्षीणं कल्मषं तत्तद्भेदावभासकालुष्यं यस्य तादृशं मनो, मनुते इति मनो विमर्शात्मावबोधो यस्य तेन

'सर्वो विकल्पः स्पृतिः ।''

इति नीत्या स्मृतिरेव केवला स्मृतिमात्रं शरीर-मुखहस्ताद्यात्मकं विकल्पनं, तस्य निरोधनम्-श्राका-राद्युक्ठेखशून्यत्वेन प्रतिहननं, तदवलम्ब्य, तत्तन्नि-यताकारसंकोचाभावात् परमंध्येयं शिवलच्चणं परम-कारणं ध्यायते स्वात्माभेदेन परामृश्यते । यदुक्तं

> 'ध्यानं या निश्चला बुद्धिनिराकारा निराश्रया । न तु ध्यानं शरीरस्य मुखहस्तादिकल्पना ॥'

इति । एवंविधो ध्याता, गमो गमनं गतिः, श्रगमश्र श्रगतिः स्थानं, ताभ्यामुपलिचते पदे समनन्त-

पं॰ 🖰 क्व॰ पु॰ मना मतिरिति विमर्शास्मेति पाठः ।

पं० १२ स्त० ग० पु० निश्चला चिन्ता इति पाटः ।

पं० १३ क० पु० मुख्यचिन्तादिकल्पना इति पाठः।

रोक्ते चतुर्दशविधे आश्रये स्थितम्, श्रत एव परं पूर्णम्,श्रत एव च भैरवाख्यं शिवं व्रजति – तत्समावे-शमाप्नोति इत्यर्थः । न केवलमयं ध्यानादेव शिवं व्रजति यावज्जपादिष इत्युक्तं—जपादिष इति ॥८६॥ कोऽसौ जपो नाम इत्याशङ्क्याह

> तत्स्वरूपं जपः प्रोक्तो भावाभावपदच्युतः ॥६०॥

तस्य शिवस्य, स्वरूपं परावाक्खभावम् आत्मरूपम् श्रर्थात् भूयो भूयः परामृश्यमानं जपः, अत एव भावाभावपदच्युतः—पूर्वोक्तनीत्या तन्मध्यस्फुरत्संवि-त्परामर्शमात्रसारः इत्यर्थः । तदुक्तं

> 'भूयो भूयः परे भावे भावना भाव्यते हि या । जपः सोऽत्र स्वयं नादे। मन्त्रात्मा जप्य ईदृशः ॥'

पं० १ ग० परिपूर्णमिति पाठः

पं॰ ६ ख॰ पु॰ तस्वरूपे। जपः प्रोक्त इति पाठः,

पं॰ ७ ख॰ पु॰ पदाच्युत इति, पदाब्युत

इति पाठान्तरं चास्ति ।

पं॰ ११ क॰ पु॰ परामर्शसार इति पाठः ।

पं॰ १२ ग॰ पु॰ परे तन्त्रे इति पाठः । क॰ पु॰ साध्यते हि या इति पाठः ।

पं० १४ कः० पु० जप ईदश इति पाठः।

# इति। एवं ग्रामधर्मवृत्तिरेव रामस्यः इत्युक्तं स्यात्। तदुक्तं श्रीत्रिशिरोभैरवे

'गच्छंस्तिष्ठम्स्वपञ्जामदुन्मिषन्निमिषंस्तथा। धावनं प्लवनं चैव भ्रायासः शक्तिवेदनम्।। टुद्धिभेदास्तथा भावाः संज्ञाः कर्माण्यनेकशः। एतच्चतुर्दशविधं रामं तु परिकीर्तितम्।। व्यापितं देवदेवेन शिवेन परमात्मना। सर्वभावान्तरस्थेन भ्रानेकाकारलच्माया।। कल्मषचीयामनसा स्मृतिमात्रनिरोधनात्। ध्यायते परमं ध्येयं गमागमपदे स्थितम्।। परं शिवं तु ब्रजति भैरवाख्यं जपादिषि। तस्वकृषं जपः प्रोक्तो भावाभावपदच्युतः॥'

#### इति ॥६०॥

ननु प्रायः सर्वत्रैव ध्यानस्य व्यतिरिक्तसाकार-ध्येयविषयत्वं, जपस्य विकल्पात्मकवाचकवाच्यज-प्यानिष्ठत्वं चोक्तम्, इह पुनः स्वात्माभेदेन परामर्श-मात्रमेवोभयो रूपम् इति किमेतद् इत्याशंक्याह

पं• १ क० पु० रामस्येति इति पाठः ।

पं• १२ क॰ पु॰ तत्स्वरूपे। जप इति पाठः ।

पं॰ १४ क॰ पु॰ व्यतिरिक्ताकारध्येयेति पाठः ।

तदत्रापि तदीयेन
स्वातन्त्र्येगोपकल्पितः ।
दूरासन्नादिको भेदश्चित्स्वातन्त्र्यव्यपेत्त्वया ॥६१॥

इह पराहंपरामर्शमात्रसारत्वात् स्वतन्त्रप्रकाशात्मा परमेश्वर एव परमार्थः इति तत्प्राप्तौ उपवेश्यभेदेन तदुपकिल्पितमेव उपायानां नानात्वं, तेन चित्स्वातन्त्र्यप्रधानतया उछिसित उपाय श्रासन्नः इत्युच्यते, श्रन्यथा तु इतरः इत्याह दूर इति । एवन्मिप उपयासन्नतया कस्यचिदेव उपायत्वम् इति नाशङ्क्यम् – उपायोपेयभावस्य द्वारद्वारिभावेन वक्ष्यमाण्यत्वात् ॥६१॥

एतदेवोपसंहरति

एवं स्वातन्त्र्यपूर्गात्वा— दतिदुर्घटकार्ययम् । केन नाम न रूपेगा भासते परमेश्वरः ॥ ६२ ॥

पं० १ क० पु० इह श्रहंपरामर्शमात्रसारत्वादिति पाठः ।

रूपेण इति तत्तत्स्वशक्त्यात्मना इत्यर्थः ॥६२॥ श्रत एवाह

निरावरगामाभाति
भात्याव्यतनिजात्मकः ।
ग्राव्यतानाव्यतो भाति
बहुधा भेदसंगमात् ॥६३॥
इति शक्तित्रयं नाथे
स्वातन्त्यापरनामकम् ।
इच्छादिभिरभिरूयाभिगुरुभिः प्रकटीकृतम् ॥६४॥

निरावरणम् इति शुद्धप्रकाशमयत्वात् , श्रावृत इति भेदकालुष्योदयात् , श्रावृतानावृतः इति शुद्ध-ज्ञानमयत्वेऽपि भेदकालुष्यासूत्रणात् , श्रत एव परापरपरापरत्वं , बहुधा इति एषणीयादिनानात्वात् श्रनेकप्रकारम् इत्यर्थः । निरावरणत्वेऽपि हि निषेध्यमानत्वाद् भेदस्य वासनामात्रेणावस्थानम् ।

पं० ६ क० ख० पु० भेदसंगम इति पाठः।

पं १४ क ० ५० पृष्णीयत्वादिनानात्वादिति पाठः।

इति शब्दः स्वरूपपरामर्शकः, तेन एतदेव श्रव-भासमानं निरावरणत्वादि परादिरूपं शक्तित्रयं गुरुभिः एतच्छास्त्रावतारकैः इच्छादिसंज्ञाभिः परमे-श्वरविषयतया उन्मीलितमपि स्वातन्त्र्यशक्त्यभि-धानमेव इति 'बहुशक्तित्वमप्यस्य तच्छक्त्यैवावि-युक्तता' इति निर्वाहितम् ॥६३॥६४॥

बहुशक्तित्वमेव च एतदभिधायकानां प्रवृत्ति-निमित्तम् इत्याह

> देवो ह्यन्वर्धशास्त्रोक्तैः शब्दैः समुपदिश्यते । महाभैरवदेवोऽयं पतिर्यः परमः शिवः ॥९५॥

श्चन्वर्थैः व्युत्पन्नैः निरुक्तैः, शास्त्रोक्तैः साम-

यिकैः ॥६५॥

तदेवाह

विश्वं बिभर्ति पूरगा-धारगायोगेन तेन च भ्रियते ।

पं• १ सः पु॰ पुतदेवाभासमानमिति पाठ।

सविमर्शतया रव रूपतश्च संसारभीरुहितकृच ॥६८॥ संसारभीतिजनिता-द्रवात्परामर्शतोऽपि हृदि जातः। प्रकटीभूतं भवभय-विमर्शनं शक्तिपाततो येन ॥६७॥ नत्त्रत्रप्रेयकाल-तत्त्वसंशोषकारिगाो ये च। कालग्राससमाधान-रसिकमनःसु तेषु च प्रकटः ॥६८॥ **संकोचिपशुजनभिये** यासां रवगां स्वकरगादेवीनाम् । ग्रान्तर्वहिश्चतुर्विध-खेचर्यादिकगगास्यापि ॥६६॥ तस्य स्वामी संसार-वृत्तिविघटनमहाभीमः ।

पं० १ क० पु॰ स्वविमर्शतयेति पाठः।

पं० १४ ख० ग० ५० भूचर्यादिकगग्रस्थापीति पाठः ।

बिभर्ति -धारयति पोषयति च स्वात्मभित्तिसं लग्न-त्वेन तदुह्णसनात्। तेन इति विश्वेन, भ्रियते इति धार्वते पोष्यते च – तस्य विश्वमयत्वेनैव सर्वत्र स्फुर-णात् । रवरूपतः इति शब्दनस्वाभाव्यात्, तेन भरणाद्रवणाच भैरवः इत्ययं निरुक्तः । भीरू-णाम् श्रयं हितकृत् इति भैरवः, भीरुत्वे च नि-मित्तं संसारः तेन संसारिणामभयप्रदः इत्यर्थः । भयं भी: संसारत्रास:, तया जनितो योऽसौ रवः भगवद्विषय श्राक्रन्दः परामर्शो वा ततो जातः इति भैरवः , तेनाक्रन्दवतां परामर्शवतां च हृदि परमार्थभूमौ स्फुरितः इति यावत् । भवाद्भयं भीस्तस्य रवो विवेचनं विमर्शनं तस्य शक्तिपात-मुखेन स्रयं कारणम् इति भैरवः, संसारवैमुख्ये-ऽपि स्रयमेव निमित्तम् इति भावः। भानि नच्च-त्राणि ईरयति प्रेरयति इति भेरः कालः तस्य तत्त्वं चाणाचात्मकं स्वरूपं, तस्य सम्यङ् निःशेषेण

पं॰ २ कः ख॰ पु॰ तदुङ्ठासादिति पाठः।

पं• १ स्न॰ पु॰ निरुक्तिरिति पाठः।

शोषम् श्रभिभवं कुर्वन्ति इति कालं वायन्ति इति भेरवाः—कालग्राससमाधिरूढावधाना यो-गिनः, तेषु श्रयं स्वामी तत्त्वेन प्रकटः स्फुरितः इति भेरवः । संकोचिनो भेदप्रथामयस्य पशुज-नस्य भिये नत्तत्सुखदुःखाद्युपजननत्रासाय रवणं शब्दराशिसमुत्थकादिकलाविमर्शमयो रवो यासां ताः स्वकरणदेव्य इन्द्रियशक्तयः, तथा श्रन्तर्वहिः प्र-मातृप्रमेयाद्यात्मा चतुर्विधः चतुष्प्रकारः खेचर्या-दिको गणः खेचरी-गोचरी-दिक्चरी-भूचर्यो भीरवा-स्तासामयं स्वामी भैरवः । महाभीम इति भी-षणः, तेनात्र भैरवशब्दः संकेतितः इति भावः ॥६६॥६७॥६८॥६८॥

एतदेवोपसंहरति भैरव इति गुरूभिरिमै-रन्वर्थैः संस्तुतः शास्त्रे ॥१००॥

पं० १ क॰ पु॰ वाहयन्ति इति भैश्वा इति पाठः ।

पं २ क॰ समधिरूद्रावधाना इति, ख॰ पु॰ समारूद्रा, इति पाठान्तरापेतश्च पाठः ।

पं ३ क ० पु ० श्रयं स्वरूपीति पाठः ।

इलोकः १०१ ]

गुरुभिः तत्तच्छास्त्रावतारकैः, इमैः एभिः सम-नन्तरोक्तैः श्रन्वर्थैः श्रर्थानुगतैर्वाचकैः, संस्तुतः परिचितः शास्त्रे विशेषानुपादानात् सर्वत्रैव श्रर्था-दुक्तः। श्रथं च श्रन्वर्थैः सम्यक् सकलजगद्भरणादि-सामर्थ्यप्रतिपादनद्वारेण स्तुतः इत्यर्थः, यदुक्तं

> 'न्रियात्सर्वे रवयति सर्वदे। व्यापकोऽखिले । इति भैरवशब्दस्य सत्ततोचारग्राच्छिवः ॥'

#### इति । तथा

······भरणाद्गरितस्थितिः।'

इति । इमेः इति चिन्त्यम् । गुरुगदितैरिति तु श्रेष्ठः पाठः ॥१००॥

हेयेत्यादिना देवशब्दस्य निर्वचनमाह हेयोपादेयकथा-विरहे स्वानन्दघनतयोच्छलनम् ।

पं० ४ क० पु० श्रसा चान्वर्थैः सकलजगद्भरगादिति पाठः ।

पं० ६ ख० पु० रचयतीति पाठः।

पं० ७ क० पु० समन्ततोचारणाच्छिव इति पाठः ।

पं० ११ ख० पु० स्पष्टः पाठः इति ।

पं ० १४ ख॰ पु॰ स्वानन्दतयोच्छ्वलनमिति प्रथमः पाठः ।

क्रीडा सर्वोत्कर्षेशावर्तनेच्छा तथा स्वतन्त्रत्वम् ॥१०१॥
व्यवहरगामभिन्नेऽपि
स्वात्मनि भेदेन संजल्पः ।
निखिलावभासनाच्च
द्योतनमस्य स्तुतिर्यतः सकलम् ॥१०२॥
तत्प्रवगामात्मलाभात्प्रभृति समस्तेऽपि कर्तव्ये ।
बोधात्मकः समस्तक्रियामयो दृक्कियागुणश्च गृतिः ॥१०३॥

स्वस्वातन्स्यमाहात्म्यात् शिवादिक्षित्यन्ताशेषवि-श्वात्मनोद्धासनमेव श्रस्य क्रीडा सर्वोत्कर्षेण वर्तने-च्छा, तथा स्वतन्त्रत्वं व्यवहरणम् इति श्रभिन्नेऽपि स्वात्मनि भेदेन संजस्पः, क्रीडेति देव्यति क्रीडित इति देवः । न चात्र क्रीडातिरिक्तं निमित्तम् इत्याह हेय इत्यादिना । नहि किंचिदुपादातुं हातुं वा जग-

पं॰ ४ क॰ ख॰ श्रखिबेति पाठः ।

पं॰ ६ क॰ पु॰ बोधात्मकसमस्तकियामये इति पाठः ।

पं० १० क० स्त० पु० गुरामयश्च गतिरिति पाठः।

त्सर्गादौ ईश्वरः प्रवर्तते, त्रत एव स्वानन्दघनत्व-मेवात्र हेतुरुपात्तः, श्रत एव चास्य स्वतन्त्रत्वमेव, सर्वोत्कर्षेण वर्तनेच्छा विजिगीषुता, विजिगीषोर्हि कथं तु नाम सर्वानेवाभिभूय स्त्रहं वर्ते इतीयमेव इच्छा भवति । तथा-शब्दः पूर्वापेक्षया समुच्चये तेन दीव्यति विजिगीषते इति देवः । देवशब्दस्य सर्वस्मात् श्रभिन्नेऽपि स्वात्मनि भेदेन 'श्रहमिदं जा-नामि' इति योऽयमस्य संजल्पः तद्व्यवहरणम् श्रपा-रमार्थिकेन रूपेण स्फुरणम् इत्यर्थः, तेन दीव्यति व्यवहरति इति देवः । निखिलस्य प्रमातृप्रमेयात्मनो निखिले चास्य यत् श्रवभासनं तत् द्योतनं, तेन दीव्यति द्योतते द्योतयति इति वा देवः । यतः सकलिमदं जगत् स्वरूपलाभात्प्रभृति समस्तेति-कर्तव्यतायां तदायत्तप्रवृत्ति इत्यस्य स्तुतिः । सर्वे हि शिवमन्त्रमहेश्वरादयः तत्परतन्त्रवृत्तित्वादुन्मु-खतया प्रह्वा एव इति भावः । श्रस्य इति कर्मणि

पॅ०६ क॰ पु॰ इति भाव इति पाठः।

पं० = ख॰ पु॰ येाऽस्येति पाठः।

पं० १४ ख० पु० शिवे मन्त्रमहेश्वरेति शोधितः पाठः।

षष्ठी, तेन दीव्यते स्त्यते इति देवः । समस्ता पूर्णा विमर्शलक्षणा क्रिया प्रकृता यस्यासौ, दिक्क्ष्ये गुणः शक्तिर्यस्यासौ, यतोऽयमेवंविधः ततोऽस्य गतिः – विशेषानुपादानात् सर्वत्र ज्ञानं प्रसरणं च इति सर्वज्ञः सर्वव्यापकश्च इति सिद्धम्, तेन दीव्यति, जानाति, प्रसरति च इति वा देवः ॥१०१॥ १०२॥१०३॥

**एतदेवोपसंहरति** 

इति निर्वचनैः शिवतनु-शास्त्रे गुरुभिः स्मृतो देवः ।

गुरुभिः इति वृहस्पतिपादैः स्मृत इति

'एवं वामो देवः स दीन्यति क्रीडति प्रभुर्यस्मात् ।'

इत्यादिना

'श्रविक्तगतिः स यस्माइवस्तस्मात्सदाशिवो गीतः।'

इत्यन्तेन ग्रन्थेन व्यावर्णितः इत्यर्थः ॥ शासनेत्यादिना पतिशिवशब्दयोर्निर्वचनमाह

पं० १२ क० ख० पु० कीहति प्रभुर्यः स्यादिति पाटः।

शासनरोधनपालन-पाचनयोगात्स सर्वमुपकुरुते । तेन पतिः श्रेयोमय एव शिवो नाशिवं किमपि तत्र ॥१०४॥

शासनं शास्त्रोपदेशादिना बोध्यानां बोधनं। रोधनं संसारिणां विलयशक्त्या ग्राघातत्वात् तत्रै-वावस्थापनं। पालनं यथास्थितस्य विश्ववैचित्र्यस्य नियतनियन्त्रणया तथैव स्थापनात्मकं संरच्चणं। पाचनं कर्मणां कर्मिणः प्रति फलदानौन्मुख्यजननम्। उक्तं हि

> 'स्वापेऽप्यास्ते बोधयन्बोधयोग्याम् रोध्याञ्जन्धन्पाचयन्कर्मिकर्म । मायाशक्तोर्व्यक्तियोग्याः प्रकुर्वन् सर्वे पश्यन् यद्यशावस्तुजातम् ॥'

इति। तेन इति रक्षणार्थपर्यवसायिनोऽपि पतिशब्दस्य शासनादिकारकत्वेन हेतुना इत्यर्थः । श्रत एव

पं॰ १ ख॰ पु॰ फलदानादीन्मुख्येति पाउः।

पं॰ १४ ग॰ पु॰ पश्यन्सर्वं यद्यथेति पाटः ।

पं ११ स० पु० पर्यवसायिनोपकारकत्वेन हेतुनेत्येवंविधः पाठः ।

पाति रक्षति इति पतिः । श्रेयोमयः पराद्वयस्व-भावत्वात् । श्रशिवम् इति द्वैतम् ॥१०४॥

ननु एवमपि किं विशेषणयोगेन, इत्याशङ्क्याह ईह्यूपं कियदपि रुद्रोपेन्द्रादिषु स्फुरेद्येन ।

तेनावच्छेदनुदे

परममहत्पदविशेषगामुपात्तम् ॥१०५॥

ईटक् इति भैरवादिशब्देष्वन्वर्थगत्या दर्शितम् । कियत् इति किंचिदेव, न तु सर्वम्, एतत् हि श्रंशां-शिकया सर्वत्रेव संभवेत् इति भावः । श्रत एव श्रन्य-व्यवच्छेदेन सर्वातिशयप्रतिपादनार्थं परममहत्पदल-क्षणं विशेषणमुक्तम् ॥१०५॥

ननु श्रज्ञानं संसृतौ निमित्तं, ज्ञानं च मोचे, स्वस्वरूपाख्यातिश्चाज्ञानं, तत्ख्यातिश्च ज्ञानं, स्वा-

पं० १ क० पु० परमाद्वयेति पाठः ।

पं० ३ सा० पु० विशेषेया योगोनेति पाठः।

पं० ७ ख० पु॰ महत्पद्मुपात्तमिति पाटः ।

पं० ११ क० पु० महत्पद्विशेषयामिति जन्मयापद्दीनः पाठः।

पं० १४ क० पु० तद्वधाक्यातिरचेति पादः ।

त्मनश्च स्वरूपं परः प्रकाशः, स एव च स्वं रूपं स्वे-च्छया प्रच्छाद्य विश्वरूपतामवभासयेत् । एवमपि तद्धिगमे तच्छक्तिरेवोपायो, येन स्वरूपख्यातिर्भ-वेत्, इयदेव च ज्ञातव्यम् यत्सर्वेषामेव शास्त्राणां प्रतिपाद्यं तच्च इह उक्तप्रायम् इत्यत एव विर-न्तव्यम् इत्याशङ्क्याह

> इति यज्ज्ञेयसतत्त्वं दर्श्यते तच्छिवाज्ञया । मया स्वसंवित्सत्तर्कः-पतिशास्त्रत्निकक्रमात् ॥ १०६॥

'इत्युपोद्धातः'। इति — उक्तेन प्रकारेण यत् ज्ञेयस्य बन्धमोक्षादेः शास्त्रान्तरदृष्टत्वात् सतत्त्वं पारमार्थिकं रूपम् त्रर्थादिह संचेपेण उद्दङ्कितम्, तन्मया शिवाज्ञया स्वसंविदादि श्रवलम्ब्य च दर्श्यते — विस्तरेण उच्यते इत्यर्थः। शिवोऽत्र गुरुः।

> 'यो गुरुः स शिवः प्रोक्तो यः शिवः स गुरुः स्मृतः। उभयोरन्तरं नास्ति गुरोरपि शिवस्य च ॥'

पं॰ १४ स॰ पु॰ श्रवत्नम्ब्य चर्च्यते इति पाठः ।

इति, निह अत्र तदादेशमन्तरेण अधिकार एव भवेत् हीत भावः । स्वसंवित् स्वानुभवः । सत्तर्को युक्तिः । पतिशास्त्रं भेदप्रधानं शैवम् । त्रिकं परादिशक्तित्रया-भिधायकं शास्त्रम् । कमः चतुष्टयार्थः । समाहारेऽयं-द्वन्द्वः । इह सर्वमेव स्वानुभवेन युक्त्या सामान्या-गमेन विशेषागमेन च सिद्धमुपदिश्यते इत्यागमः । उपोद्धात इति उप – आशु संचेपेण ऊर्ध्वमादौ हन्यते टंक्यते दीनार इव राजाभिधानं शास्त्रार्थो यिस्मन् स तथा ॥ १०६ ॥

तदेवं प्रतिज्ञाय शास्त्रार्थमर्भीकारेण संप्रति स्रव-तारियतुमाह

तस्य शक्तय एवैतास्तिस्रो भान्ति परादिकाः ।
सृष्टौ स्थितौ लये तुर्ये
तेनैता द्वादशोदिताः ॥ २०७ ॥
तस्य परमेश्वरस्य भैरवादिशब्दाभिधेयस्य, एताः

पं० २ ६० पु० स्वसंविदनुभव इति पाठः ।

प॰ ७ स॰ पु॰ इपांद्य संचेपेयोति पाठः।

निखिलशक्त्यन्तरगर्भीकारेण प्रधानतया प्रतिपा-दिताः परादिकास्तिस्तः शक्तयः, सृष्टौ, स्थितौ, लये संहारे, तुर्ये, श्रनाख्ये च भान्ति—सर्वसर्वात्मकेन रूपेण स्फुरन्ति इत्येकैकस्याः चातूरूप्येण श्रीसृष्टिकाल्या-द्यात्मकतया द्वादशधोदय इति वाक्यार्थः । तदुक्तं

> 'धाम्नां त्रयाग्रामप्येषां सृष्ट्यादिक्रमयोगतः । भवेच्चतुर्धावस्थानमेवं द्वादशधोदितः ।। स्वसंवित्परमादित्यः प्रकाशवपुरव्ययः ।'

#### इति ॥ १०७ ॥

ननु एक एव परप्रकाशात्मको भैरवादिशब्द-व्यपदेश्यः परमेश्वरः समस्ति, तस्य चाभिन्ना एकैव स्वातन्त्र्याख्या शाक्तिः इत्युपपादितं, तत्कथमस्य इह द्वादशधोदय इत्युक्तम् ?, इत्याशङ्क्याह

तावान्पूर्गास्वभावोऽसौ
परमः शिव उच्यते ।
तेनात्रोपासकाः साद्धाः
तत्रेव परिनिष्ठिताः ॥ १०८॥

पं ३ क॰ पु॰ भवन्ति सर्वसर्वात्मकत्वेन स्फुरन्तीति पाठः। पं ११ त० पु॰ तस्य चैके वाभिन्ना इति पाठः।

तावान् इति – द्वादश शक्तयः परिमाणमस्य, स तथा, त्रत एव पूर्णस्वभावः इत्युक्तं । पूर्णे सर्व-मस्ति, सर्वत्र पूर्णमस्ति, श्रन्यथास्य पूर्णतेव न स्यात् । श्रत एव श्रत्र द्वादशात्मके चक्रे ये उपास-काः ते तत्र परमिशवे एव परिनिष्ठिताः – तदैकात्म्य-भाजो भवन्ति इत्यर्थः । एतच्च बहुप्रघट्टकवक्त-व्यम्, इति शाक्तोपायाद्विक एव वितत्य विचार-यिष्यते, इति नेहायस्तम् ॥ १०८॥

ननु कथमेतद्युक्तं – यतोऽत्र संख्यायाः तत्र तत्र न्यूनत्वमाधिक्यं च संभवति ?, इत्याशङ्क्याह

> तासामि च भेदांश-न्यूनाधिक्यादियोजनम् । तत्त्वातन्त्र्यबलादेव शास्त्रेषु परिभाषितम् ॥ १०६ ॥

तदेवाह

एकवीरो यामलोऽय त्रिशक्तिश्चतुरात्मकः ।

पं॰ १६ स॰ पु॰ यामखोक्त इति, यामकोत्ध इति च पाठः।

पञ्चमूर्तिः षडात्मायं सप्तकोऽष्टकभूषितः ॥ ११० ॥ नवात्मा दशदिक्छक्ति-रेकादशकलात्मकः। द्वादशारमहाचक्र-नायको भैरवस्त्विति ॥ १११ ॥

यथा एकवीरो मृत्युजिति प्रथमध्याने।यामलः तत्रैव। कुलप्रिक्रयायां तिस्नः शक्तयः पराद्याः। चतुरात्मा जयादिभेदेन। पश्चमूर्तिः सद्योजातादि-तया। तदुक्तं

'सिद्धान्ते पश्चकं सारं चतुष्कं वामदिश्वयो । त्रिकंत भैरवे तन्त्रे .....।'

## इति । षडात्मा इति, यद्वक्ष्यति

'विश्वा तदीशिका रौद्री वीरका ज्यम्बिका तथा। गुर्वीति षडरे देव्यः………।।'

## इति । सप्तकः इति, यदुक्तं

पं • = क • पु • तन्नेव मिक्कयायामिति पाठः । पं • ११ का • पु • चतुर्यं वामेति पाठः ।

'ब्राह्मी माहेश्वरी चैव कौमारी वैष्णवी तथा। वाराही च तथेन्द्राणी चामुण्डा चेति मातरः॥'

इति । श्रष्टकेन श्रघोरादिना । स एव एतदष्टकम-ध्यवर्ती नवात्मा । दशदिक्छक्तिः इति, यदुक्तं

> 'उमा दुर्गा भद्रकाली स्वस्ति स्वाहा श्चभङ्करी । श्रीश्च गौरी लोकधात्री वागीशी दशमी स्मृता ॥

इति । एकादश इति खग्डचकोक्ता । इयदन्तं न्यूनसंख्यास्वीकारः भैरवः इति त्रयोदशः । श्रनेन श्रधिकसंख्यासूत्रगम् ॥११०॥१११॥

तच्च स्त्रधिकसंख्याकत्वं निरवधि, इत्याह

एवं यावत्सहस्रारे निःसंख्यारेऽपि वा प्रभुः ।

विश्वचके महेशानो विश्वशक्तिर्विजृम्भते ॥११२॥

सहस्रारे इति त्रिशिरोभैरवप्रथमपटलोक्ते । ग्रन्थ-विस्तरभयातु न प्रातिपद्येन संवादितम् । निःसंख्यारे इति भुवनादीनामानन्त्यात् । एवमपि एतस्मान्न व्य-तिरिक्तम्, इत्याह विश्वशक्तिः इति । तदुक्तं

पं कि कि ग पु स्यूनस्वीकार इति, ख पु अनेन श्रयोदशकयनेन अधिकेति च पाठः।

इलेकः ११३ ]

'शक्तिरच शक्तिमांरचैव पदार्थद्वयमुच्यते । शक्तयोऽस्य जगत्कृत्स्नं शक्तिमांस्तु मद्देश्वरः ॥'

इति ॥११२॥

ननु विश्वेषामि चकाणां यदि प्रभुरेव परमार्थः तदेकेनैव कार्तार्थ्यात् प्रतिशास्त्रं बहूनि किमुक्तानि?, इत्याशङ्क्याह

> तेषामपि च चक्रागा स्ववर्गानुगमात्मना । ऐक्येन चक्रगो भेद-स्तत्न तत्न निरूपितः ॥११३॥

ऐक्येन तत्तत्तृष्ट्याद्यात्मनियतकृत्यकारित्वादिना साजात्येन । तच्च नियतकृत्यकारित्वादेव श्रस्य स्ववर्गानुगमात्मकत्वमुक्तम्, श्रत एव चक्रगो भेद इति शास्त्रेषु चक्राणामानन्त्यम् ॥११३॥

तदेव दशययति

चतुष्पड्रिद्धिगगाना-योगात्त्रेशिरसे मते ।

पं० १२ क० पु० अस्य स्वर्गानुगमेति पाठः।

# षद्चकेश्वरता नाथ-स्योक्ता चित्रनिजाकृतेः ॥११४॥

चतुर्णां द्विगणनायोगेन श्रष्टौ, पुनस्तथात्वेन षोड-श, षगणां द्विगणनायोगेन द्वादश, पुनस्तथात्वेन चतुर्विशतिः इति षगणां चक्राणामीश्वरता, तत्तत्स-मुल्लास्यचकाणुपाधिवैचित्र्याचित्रा—नानाकारा, तद-तिरिक्तस्य श्रन्यस्य श्रनुपलम्भात् निजाकृतिः यस्य, श्रत एव नाथस्य स्वातन्त्र्यशालिनः तत्तचका-धिष्ठातुः प्रभोः त्रैशिरसे मते त्रिशिरोभैरवे उक्ता श्रमिहिता इत्यर्थः । तदुक्तं तत्र

> 'चतुष्कं षट्कोष्टकं द्वादशारं षोडशारकम्। चतुर्विशारकं देवि प्रविभक्त्या सुसंस्थितम्॥'

इत्यादि ॥११४॥

बहुप्रकारत्वं चक्राणां भेदनिमित्तमपि त्रिशिरो-भैरव एवोक्तम्, इत्याह

पं• ३ क॰ पु॰ तथाखे चोडरा इति पाठः।

पं• ६ क॰ पु॰ समुद्धासस्य चकेति पाठः।

पं ा १ क॰ पु॰ चतुष्कषट्कोष्ठकेति पाठः।

पं• १२ क• पु॰ प्रविभक्त्या तथाष्ट्रकमिति पाठः।

नामानि चक्रदेवीनां तत्र कृत्यविभेदतः । सौम्यरौदाकृतिध्यान-योगीन्यन्वर्धकल्पनात् ॥ ११५ ॥

उक्ता इति पूर्वश्लोकाछिङ्गादिविपरिणामाद् यो-ज्यम् । एक एव हि परमेश्वरः तत्तत्साधककामा-नुसारं नियतां सौम्यरौद्रादिरूपाम् आकृतिमाभा-स्य तां तां सिद्धिं नियच्छेत् । तदुक्तं

> 'येन येन हि रूपेण साधकः संस्मरेत्स्रहा । तस्य तन्मयतां याति चिन्तामणिरिवेश्वरः ॥'

इति । श्रीत्रिशिरोभैरवप्रथमपटलाच श्रयमर्थः स्वयमेवाधिगन्तव्यः । श्रस्माभिस्तु श्रन्थविस्तारभ-यात् न प्रातिपद्येन संवादितम् ॥ ११५॥

तदेवाह

एकस्य संवित्राथस्य ह्यान्तरी प्रतिभा तनुः । सौम्यं वान्यन्मितं संवि-दूर्मिचऋमुपास्यते ॥११६॥

श्रान्तरी प्रतिभा स्वातन्त्र्यशक्तिः । श्रन्यत् इति रौद्रम् । श्रत एव तत्तत्तौम्यरौद्रादिनियताका-रावच्छिन्नत्वात् मितम् ॥ ११६ ॥ एतदेव विभज्य दर्शयति ऋस्य स्यात्पुष्टिरित्येषा संविद्देवी तथोदितात् । ध्यानात्संजल्पसंमिश्राद व्यापाराच्चापि बाह्यतः ॥ ११७ ॥ स्फुटीभूता सती भाति तस्य ताद्यक्षात्रदा। पुष्टिः शुष्कस्य सरसी-भावो जलमतः सितम् ॥११८॥ त्रानुगम्य ततो ध्यानं तत्प्रधानं प्रतन्यते ।

पं० २ ख० पु० उपासते इति पाठः । पं० ७ ख० पु० अस्य स्यात्सृष्टिरिति प्रथमः पाठः । पं० १३ ख० पु० सरसीभावे इति पाठः ।

ये च स्वभावतो वर्गाा रसनिःष्यन्दिनो यथा ॥११६॥ दन्त्यौष्ठ्यदन्त्यप्रायास्ते कैश्चिद्धर्गौः कृताः सह । तं बीजभावमागत्य संविदं स्फुटयन्ति ताम् ॥१२०॥ पुष्टिं कुरु रसेनैन-माप्यायय तरामिति । संजल्पोऽपि विकल्पात्मा किं तामेव न पूरयेत् ॥१२१॥ श्रमृतेयमिदं द्वीर-मिदं सर्पिकैलावहम् । तेनास्य बीजं पुष्णीया-मित्येनां पूरयेत्क्रियाम् ॥१२२॥ ध्यानाद्येव क्रमेण निरूपयति – पुष्टिरित्यादिना । ततः इति समनन्तरोक्तान्द्रेतोः । श्रतः इति पुष्टेः

पं ० ७ क ६ पु० पुष्टिं कुरु रसे।ऽनेन ध्याायथन्तु ततस्तरामिति पाठः ।

पं० ६ स्त० पु० संकल्पोऽपि इति पाठः ।

पं० १३ स्त० पु० पुष्यीयादिति पाठः ।

शुष्कस्य सरसीभावापादानलक्षण्यतात् । जलं हि श्राप्यायकं तत्प्रधानं पृष्टिप्रयोजकम् पूर्णिमित्यादिरूपम्। संप्रति संजल्पमि लौकिकालौकिकभेदेन द्विधा
व्याचष्टे — ये च इत्यादिना । ते इति दन्त्योष्ट्यदन्त्यप्राया वर्णाः । तां संविदं पृष्टिरूपां । बीजभावं
मन्त्रभावम् । श्रत एवास्य संजल्पस्यालौकिकत्वम् ।
दन्त्योष्ट्या वकारादयः । दन्त्या श्रमृतबीजादयः ।
कैश्चिद्वर्णेरिति श्रदन्त्योष्ट्यप्रायादिभिः । यदुक्तं

'वषडाप्यायने शस्तः………।'

## इति । तथा

'पुष्टावाप्यायने वर्गैः……।'

इति । एवं मूर्धन्यादीनामिप ग्रहण्म् । विकल्पात्मा इत्यनेन ग्रस्य जौकिकत्वं दर्शितम् । तामिति पुष्टि-रूपां संविदम् । इदानीं बाह्यमिप होमादिरूपं व्या-

पं १ ख ० पु शुष्कसरसीति पाटः।

पं० २ कः पु० पूर्वमितादीति पाठः।

पं० ८ क० पु० वर्गीरिति दन्त्ये।ष्ठेयति पाठः ।

प॰ ११ ख॰ वर्षेरिति पाठः ।

पं १३ स॰ पु॰ अस्या जौकिकत्वं दर्शितं तामिति सृष्टिरूपामिति पाठः।

पारं विभजति श्रमृता इत्यादिना । क्षीरं दिध । तदुक्तं

'दिघहोमात्परा पुष्टिः । ।'

इति । बलावहशब्देन प्रत्येकं संबन्धः । तेन इति गडूच्यादिना द्रव्यजातेन । बीजम् इति शरीरका-रणभूतं शुक्रशोणितादि धातुत्रातम् । एनाम् इति पुष्टिरूपां कियाम् ॥११७॥११८॥११६॥१२०॥१२१ ॥१२२॥

एतदेव प्रमेयान्तरमुपक्षिपन् उपसंहरति तस्माद्विश्वेश्वरो बोध-भैरवः समुपास्यते । ग्रवच्छेदानवच्छिद्भ्यां भोगमोत्तार्थिभिर्जनैः ॥१२३॥ श्रवच्छेदानवच्छिद्भ्याम् इति, श्रवच्छेदः समन-

पं० १ क० पु० विभजयतीति पाठः ।

पं॰ ३ क॰ पु॰ दिवहोमात्मना पुष्टिरिति पाठः ।

पं० ४ स० पु० प्रत्येकमभिसंबन्ध इति, क० पु० तेनेति श्रमृतादिना द्रव्य-जातेऽपँगाबीजमिति पाठः।

पं॰ १० क॰ पु॰ तस्माद्विकस्वरी बोधेति पाठः।

पं॰ १४ क॰ पु॰ श्रवच्छेदानवच्छिद्भ्यामिति वाक्यं नास्ति।

न्तरोक्तनीत्या ध्यानादिनियतविधिनियन्त्रितत्वं, तद-न्यथात्वमनवच्छेदः । यद्वक्ष्यति

> 'साधकानां बुभुक्तूणां विधिर्नियतियन्त्रितः । मुमुक्तूणां तत्त्वविदां स एव तु निरर्गलः ॥'

इति । भगवतश्च एतस्सावच्छेदमपि रूपम् श्रनव-च्छिन्नपरस्वरूपानुप्राणितमेव, निह तत्स्वरूपानुप्रवेशं विना किंचिदपि सिद्ध्येत् ॥१२३॥ एतदेव शब्दार्थद्वारकं गीताग्रन्थेन संवादयति

> येऽप्यन्यदेवताभक्ता इत्यतो गुरुरादिशत् ।

इत्यतः – इत्येवमादिकात् वाक्यकदम्बकादित्य-र्थः । ग्रुरुरिति तास्विकार्थोपदेष्टा भगवान्वासुदेवः । तत्र हि

> 'त्रैविद्या मां सोमपाः पृतपापा यज्ञैरिष्ट्रा स्वर्गतिं प्रार्थयन्ते । ते पुण्यमासाद्य सुरेन्द्रलोक-मश्नन्ति दिव्यान्दिवि देवभोगान् ॥'

निरर्गेको नियतियन्त्रगारहित इत्यर्थः ।

पं • ३ क ॰ पु ॰ नियतयन्त्रित इति पाठः ।

## इत्यादिना ।

'चीयो पुण्ये मर्त्यलोकं विशन्ति ।' इत्यादिना च भोगार्थिनाम् ,

> 'श्रनन्याश्चिन्तयन्तो मां ये जनाः पर्युपासते । तेषां नित्याभियुक्तानां योगचेमं वहाम्यहम् ॥'

इत्यादिना च मोत्तार्थिनाम्, श्रवच्छेदानवच्छेदाभ्यां क्रमेण स्वरूपमभिधाय पुनः सावच्छेदेऽपि रूपेऽन-वच्छिन्नं रूपम् श्रस्त्येव इत्यभिधातुम्

> 'येऽप्यन्यदेवताभक्ता यजन्ते श्रद्धयान्विताः । तेऽपि मामेव कौन्तेय यजन्त्यविधिपूर्वकम् ॥'

इत्यादिना तेनोपदिष्टम् ॥ एतदेव व्याचष्टे

> ये बोधाद्वचतिरिक्तं हि किंचिद्याज्यतया विदुः ॥ १२४ ॥

इत्यादिना इति, चीयो पुण्ये इति च १—२ पंक्तिद्वयस्थपाठः ग० पु० न वर्तते तथात्वे ३ पंक्तिस्थः 'च' इति नास्ति श्रतः श्रनुमीयते पुस्तकान्तरेषु पश्चाष्प-चिप्तोऽधिकश्चोक्तपाठे।ऽस्तीति ।

पं० १३ ख० पु० बोधाद्यतिरिक्तमिति प्रथमः, बोधादितिरिक्तमिति जस्यमाय शोधनः पाठे।ऽप्यस्ति ।

पं १४ क० ख० पु० किंचित्पूज्यतयेति पाठः।

# तेऽपि वेद्यं विविश्वाना बोधाभेदेन मन्वते ।

ये याजका बोधाद वेदित्रेकस्वभावात् स्वातम-रूपाङ्यतिरिक्तमन्यत् तत्तन्नियताकारामिन्द्रादिदेवतं याज्यतया विदुः जानीयुः, ते विच्छिन्ननियताकार-वत्त्वात् वेद्यमपि इन्द्रादिरूपं देवतं श्रद्धातिशययो-गाद् गाढगाढं विमृशन्तः

> 'वेद्यो वेदकतामाप्तो वेदकः संविदात्मताम् । संवित्त्वदात्मा चेत्सत्यं तदिदं त्वन्मयं जगत्' ॥

इत्यादिन्यायेन बोधाभेदेन - परप्रमात्रेकरूपस्वात्मम-यत्वेन श्रवबुध्यन्ते इत्यर्थः ॥

ननु देवतोद्देशेन द्रव्यत्यागो याग इत्युक्तेः द्रव्य-त्यागार्थमुद्दिष्टेव देवता भवति, न च बोधेकरूपस्य स्वात्मतत्त्वस्य तथात्वेन उद्देशोऽस्ति, कथमस्य याज्यत्वम् ? इत्याशङ्क्याह

पं० ३ क० ख॰ पु० तेऽपि बोधमिति पाटः । पं० ख० ४ श्रन्यत्तत्र नियताकारमिति पाटः ।

पं० ७ क० पु० सृशन्तोऽपि ते च इति पाठः ।

पं० ६ ख० पु० संवित्त्वदातम चेदिति पाठः ।

पं• १० क० पु० प्रमान्नेकस्वात्मेति पाठः।

तेनाविच्छित्रतामर्शस्वयं-प्रथस्य न विधिः
सृष्ट्यात्मास्य च पूर्वगः ।
वेद्या हि देवतासृष्टिः
शक्तेर्हेतोः समुत्थिता ॥ १२६ ॥
ऋहंरूपा तु संवित्तिनित्या स्वप्रथनात्मका ।

तेन बोधात्मत्वेन हेतुना, श्रस्य — स्वात्मतत्त्वस्य, 'सक्टिद्वभातोऽयमात्मा' इति न्यायेन श्रनविद्धन्नतया प्रवृत्ताविरतेन रूपेण पराहंप्रकाशपरामर्शमयस्य, श्रत एव स्वयंप्रथस्य — प्रमाणादिनैरपेक्ष्येण स्वतः सिद्धस्य, विधिः — श्रप्रवृत्तप्रवर्तनात्मा, पूर्वभावी, तथा स्वष्ट्यात्मा — तत्तत्सिद्धसाधनस्वभावो न भवतीत्यथः । न खद्ध बोधस्वभावं स्वात्मतत्त्वं विधिविषयतामापद्यते — तस्य

पं० ४ 'वेद्या हि' इति संपूर्णपद्यं ग० पुस्तकात्पूरितमस्ति ।

पं० ६ क० ख० पु० बोधात्महेतुनेति पाठः, क० ख० पु० स्वात्मतस्वस्य इति वाक्यं नास्ति।

पं० १० क० ख० पु० भ्रनवच्छित्रतया भ्रविरतेनेति पाटः ।

विधिप्राप्त्यभावात्, यावदप्राप्तं हि विधेर्विषयः, न च स्वात्मनः कदाचित् अप्राप्तिरस्ति – आदिसिद्धतया सर्वदैव स्फुरणात्। ननु विधेर्नियोगभावनाद्यात्मतया बहुविधत्वमुक्तम्, स्वात्मा पुनः कस्य विधेर्विषयतां न भजते ? इत्याशङ्क्याह

> विधिर्नियोगरूञ्यंशा च भावना चादनात्मिका ॥ १२७ ॥

विधिः अप्रवृत्तप्रवर्तको, न पुनरज्ञातज्ञापकः। यदाहुः

> 'विधेर्ल्चयामेतावदप्रवृत्तप्रवर्तनम् । ध्मतिप्रसङ्गदेषेया नाज्ञातज्ञापनं विधिः ॥'

इति । स्वर्गयागयोश्च साध्यसाधनभावमवबो-धयतोऽस्यैव विधेः तावत्प्रवर्तकत्वं – यत् सप्रत्ययस्य पुंसः 'प्रवृत्तोऽहम्' इति ज्ञानजननम् । स च 'नियोग'

पं० ३ क० पु० सर्वस्फुरयादिति पाठः ।

पं० ४ स्त० पु० कस्य तावद्विषयेत्येवंविधः पाठः ।

पं० ६ ख॰ पु० नियोगस्यंशरचेति पाठः।

पं॰ ११ ख॰ पु॰ न ज्ञातज्ञापनं विधिरिति पाठ:।

पं० १२ ख॰ पु॰ श्रवबोधयतोऽस्यैतावट्मवर्तकत्वमिति प्रथमः पाठः ।

पं० १३ कः पुः प्रवृत्तोहम् इत्यारभ्य प्रत्ययवाच्य इत्यन्तः पाठो गः पुस्त-कारपूरितोऽस्ति ।

इति प्राभाकरैरुक्तः, 'भावना' इति भाट्टेः । तत्र तिङादिप्रत्ययवाच्यः 'प्रवर्तितोऽहम्' इति प्रेरणात्मकः कार्यात्मा श्रनुष्ठेयो धर्मो नियोगः । स च

'दार्श-पौर्णमासाभ्यां यजेत स्वर्गकामः।'

इत्यादावनुबन्धद्वयाविक्वन्नः प्रतीयते । याज्या-दिना हि श्रस्य विषयानुबन्ध उच्यते । 'स्वर्गकामः' इत्यनेन च श्रधिकारानुबन्धः, श्रत एव च क्व्यनुबन्ध-बान्धवो 'नियोगः' इत्युद्धोष्यते । कांचित् कचिन्नियुंक्ते इति नियोगस्वरूपम् इति । 'भावना' च भाव्यनिष्ठो भावकव्यापारः, भाव्यं स्वर्गादिफलं, तिन्नष्ठस्त-दुत्पादकः पुरुषव्यापारो भावना । पुरुषो हि भवन्तं स्वर्गादिकमर्थं स्वव्यापारेण भावयति इति भावना इत्युच्यते । सा च द्विविधा – शब्दभावना श्रथभावना च इति । तस्याश्च किं, केन, कथं भावयेत् इति श्चंशत्रयापेक्षत्वात् त्र्यंशत्वम् । तदुक्तम्

> 'सा धातोः प्रत्ययाद्वापि भावनावगता सती । श्रपेचतेःशत्रितयं किं केन कथमित्यदः॥'

इति । त्र्यंशा इति, तत्रार्थभावनायां 'किम्' इत्य-पेक्षायां स्वर्गः, 'केन' इत्यपेचायां यागः, 'कथम्' इत्य- पेक्षायां च ब्रीह्यादि संबन्धनीयम् । एवं शब्दभाव-नायामिष, 'किम्' इत्यपेचायां भाव्या पुरुषप्रवृत्तिः, 'केन' इत्यपेक्षायां शब्दः, 'कथम' इत्यपेक्षायाम् श्रैर्थ-वादवाक्यव्यापारः संबन्धनीयः । चोदना वैदिकं विधायकं वाक्यम् । यदाहुः

'चोद्दनेति क्रियायाः प्रवर्तकं वचनम्।'

इति । एतचोभयत्रापि संबन्धनीयम् । तच प्रमाणा-न्तरप्रतिपन्नमेव स्रर्थमभिदधत् प्रमाणतां लभते, तं चार्थं साधयति ।

'ऐन्द्राग्नमेकादशकपालं निर्वपेत्।'

इत्यादौ निर्वपणादिवदुद्दिष्टा इन्द्राद्या देवता श्रपि विधेयाः-द्रव्यदेवतासंबन्धस्यैव साचात्प्रतिपाद्यत्वात् ॥ १२४-१२५-१२६-१२७ ॥

210 214 214 4

तदेवाह

तदेकसिडा इन्द्राचा विधिपूर्वा हि देवताः । त्र्रहंबोधस्तु न तथा ते तु संवेद्यरूपताम् ॥ १२८॥

पं १८ क॰ पु॰ संवेचरूपिया इति स्न॰ पु॰ रूपितामिति पाठः।

उन्मग्नामेव पश्यन्त-स्तं विदन्तोऽपि नो विदुः । तदुक्तं न विदुर्मां तु तत्त्वेनातश्चलन्ति ते ॥ १२६ ॥

विधिपूर्वाः—विधिरेव पूर्वं पूर्वभावि अनिधगतार्थप्रकाशनात्मकं प्रमाणं यासां ताः तथोकाः,
स्वात्मव्यतिरिक्तां हि देवताः वेद्यप्रायाः प्रमाणान्तराप्रतिपन्नाः शास्त्रेण साध्यन्ते इति युक्तः पन्नः।
अहंबोधेकरूपः पुनः स्वात्मा पूर्वोक्तयुक्त्या सदैव
प्रकाशमानत्वात् न स्वासिद्धौ प्रमाणं किंचिदपेक्षते
इति युक्तमुक्तम्—अविधिपूर्वकिमिति। तदेवाह अहंबोधः इति । तथा इति विधिपूर्व इत्यर्थः । ननु
यदि प्रमाणादिनैरपेक्ष्येणैव स्वात्मा स्वयं प्रकाशते
किमिति न सर्वदैव सर्वेषाम्? इत्याशङ्क्याह —ते तु
इत्यादि । त इति स्वात्मव्यतिरिक्तेन्द्रादिदेवतायाजकाः, तं सर्वदैव प्रकाशमानं स्वात्मानं—वेद्यवेद-

पं०२ क० पु० तं वदन्तोऽपीति पाटः।

पं० ४ स० पु० मूखगीतास्विप च्यवन्ति ते इति पाठः ।

पं० ६ ख० पु० स चैवेति पाठः।

<sup>ं</sup>० १३ क० पु० प्रमागान्तरनैरपेक्ष्येगुवैति पाठः ।

नान्यथानुषपत्त्या तदतिरिक्तस्य च ग्रन्यस्य देवता-त्वानुषपत्तेः, वस्तुतो विदन्तोऽपि न विदुः – वेद्यताया एव प्राधान्येन दर्शनात् वेदित्रेकरूपतया न जानीयुः इत्यर्थः । ग्रतश्च नियततत्तद्देवतादिरूपग्रहणेन च्यवन्ते इत्यर्थः । तदुक्तं तत्र

'न तु मामभिजानन्ति तत्त्वेनातश्च्यवन्ति ते।'

इति ॥ १२८ – १२६॥

तदेव व्याचष्टे

चलनं तु व्यवच्छित्र-रूपतापत्तिरेव या ।

एतद्पि तत्रत्येन ग्रन्थेनैव संवादयति

देवान्देवयजो यान्ती-

त्यादि तेन न्यरूप्यत ॥ १३० ॥

तेन इति व्यवच्छिन्नरूपतापत्तिलक्षणेन हेतुना इत्यर्थः। यदुक्तं

ं चंदुः । 'यान्ति देवत्रता देवान्पितृन्यान्ति पितृत्रताः ।

भूतानि यान्ति भूतेज्या यान्ति मद्याजिनोऽपि माम् ॥'

इति ॥ १३० ॥

पं २ क॰ पु॰ वदन्तोऽपीति पाठः।

ननु यद्येवं कथमन्यदेवताभक्ता श्रिप यजन्ति इत्युक्तम् ? इत्याशङ्क्याह

> निमज्ज्य वेद्यतां ये तु तत्र संविन्मयीं स्थितिम् । विदुस्ते ह्यनविक्कन्नं तद्यक्ता ऋषि यान्ति माम् ॥१३१॥

तत्र इति स्वात्मव्यतिरिक्तायां देवतायाम् । तद्भक्ताः स्वात्मव्यतिरिक्तदेवतायाजिन इत्यर्थः । माम् इति परबोधैकस्वभावम् श्रात्मानम् । श्रस्मिन् परमाद्वयमये संविन्मयतयावस्थानमेव यागः, तत्स-मापत्तिरेव च फलम् ॥१३१॥

ननु भगवद्वासुदेवेन उक्तस्य 'माम्' इति श्रस्म-च्छब्दस्य तदेकवाचकत्वात् कथं बोधमात्राभिधाय-कत्वमुच्यते ? इत्याशङ्क्याह

> सर्वत्रात्र ह्यहंशब्दो बोधमात्रैकवाचकः ।

पं॰ १६ क॰ पु॰ मात्रैकगोचर इति पाटः।

# स भोक्तप्रभुशब्दाभ्यां याज्ययष्ट्टतयोदितः ॥१३२॥

श्रत्र इति गीताग्रन्थे श्रनविद्यक्तस्यैव बोध-मात्रस्य प्रतिपिपादियिषितत्वात्, श्रत एव केवल-स्यैव बोधस्य वाचकः पराम्रष्टा इत्युक्तम् । नाहि प्रकाशादिद्वतीयस्य श्रपोद्यस्य प्रतियोगिनः संभवोऽ-प्यस्ति—तस्य प्रकाशमानत्वाप्रकाशमानत्विकल्पो-पहतत्वात् । यस्तु शरीरादौ 'कृशोऽहम्' इत्यादिः श्रहंविमर्शः स विकल्प एव—शरीराद्यपेक्षया परस्य श्रपोद्यस्य प्रतियोगिनः संभवात् । ननु यदि बोध एव श्रप्रतिपक्ष एकोऽस्ति, तत्कथं 'मां यजन्ति' इत्यादौ याज्ययष्टतया भेदः पारमार्थिकः स्यात् ? इत्याशङ्क्याह—स भोकृ इत्यादि । बोध एव उभयात्मना स्फ्रिरतः इति भावः । तदुक्तं तत्र

'श्रहं हि सर्वयज्ञानां भोक्ता च प्रसुरेव च ।' इति ॥१३१॥

ननु एकश्च उभयात्मा च इति कथं संगच्छताम् ? इत्याशङ्क्याह याजमानी संविदेव याज्या नान्येति चोदितम् । न त्वाकृतिः कुतोऽप्यन्या देवता न हि सोचिता ॥ १३३ ॥

संविदेव याज्या, इति उदितं —प्रतिज्ञातम्। न पुनः कुतोऽपि हेतोः श्रन्याकृतिः इन्द्रादिरूपा, सा च संवित् याजमान्येव, न पुनः श्रन्या—भिन्ना, याजमानी संविदद्वयमयी इत्यर्थः। सा हि एवंविधाकृतिः, श्राकृ-तिमती वा संविद्देवता नोचिता — संविदि भेदानुप-पत्तेः, संविदितिरिक्तस्य च जाड्यात्। न च जडस्य योतमानत्वायेकस्वभावं देवतात्वं युज्यते इति स्व-प्रकाशा संविदेव एका तत्तदात्मना स्फुरित इति युक्तमुक्तं 'स एव याज्ययष्ट्रतयोदितः' इति ॥१३३॥

त्रत एव च स्रादिसिद्धत्वात् संविदि न किंचि-द्विध्यादि सिद्धिनिमित्तमुक्तम् इत्याह

पं॰ म्म क॰ पु॰ सा स्वेवं भिन्नाकृतिमती वा संविदिति पाठः । पं॰ ११ क॰ पु॰ चोतमानस्वैकस्वभादमिति पाठः ।

# विधिश्च नोक्तः कोऽप्यत्र मन्त्रादि दृत्तिधाम वा ।

इह खलु वेदवाक्यानि मन्त्रब्राह्मग्रूरूपत्वेन द्विधा।
ब्राह्मण्वाक्यान्यि विध्यर्थवादनामधेयात्मकत्वेन
त्रिधा। तत्र विधिवाक्यानां तावत् संविदि व्यापारो
नास्ति इत्युक्तप्रायम् । एवं मन्त्रादेरि तत्र नास्ति
व्यापारः । यतो मन्त्रादिः वृत्तेः विधिव्यापारात्मनः
क्रियाया धाम श्राश्रयः – तेन विना क्रियाया
श्रसंपत्तेः । न च संविदि वाच्यवाचकयाज्ययाजकन्
भावाद्यात्मकः कश्चिद्रेदः संभवति, एक एव श्रादिसिद्धो बोधः इति सिद्धम् ॥

ननु यद्येवं तत्कथमयं जडाजडात्मा विश्वप्रसरः ? इत्याशङ्क्याह

> सोऽयमात्मानमारुत्य स्थितो जडपदं गतः ॥ १३४ ॥ त्र्रारुतानारुतात्मा तु देवादिस्थावरान्तगः ।

पं॰ २ क॰ पु॰ धाम या इति, ख॰ पु॰ मन्त्रादिर्वृत्तिर्धाम वा इति पाठः । पं॰ ३ क॰ पु॰ ब्राह्मसस्वेनेति पाठः ।

## जडाजडस्याप्येतस्य द्वैरूप्यस्यास्ति चित्रता ॥ १३५ ॥

श्रावृत्य इति स्वस्वरूपगोपनात्मिकया मायाशक्त्या संकोचवत्तामाभास्य इत्यर्थः । जडपदम् इति परप्रकाश्यभावराशिस्वरूपताम् इत्यर्थः । विश्वनि-र्माणेच्छुहिं परमेश्वरः प्रथमं स्वाव्यतिरिक्तमेव विश्वं प्रकाशयेत्, श्रयमेव च श्रादिसर्गः तत्र तत्रागमेषु उच्यते, श्रनन्तरं च यदास्य मायया सर्गचिकीर्षा भवति तदा स्वस्वातन्त्र्यात् स्वात्मदर्पणे अनन्त-प्राह्मप्राह्कद्वयाभाससन्ततीराभासयति, स्वाङ्गरूप-भावराशिमध्यादेव हि देहप्राणबुद्धिशून्यानि स्वग-ताहन्तात्मककर्तृतार्पणेन प्राह्मकीभावयति, तद्परं शब्दादि च इदन्ताविषयतया चिद्रूपतातिक्रमग्रोन प्राह्यतामापादयति, श्रत एव च देहादिः कर्तृतां ज्ञातृतां च स्वात्मनि धत्ते, तदितरच कार्यतां ज्ञेयतां च । श्रत एव चैषां जडाजडव्यपदेशः, तदाह 'श्रावृतानावृतात्मा' इति । एवमपि चास्य प्रकारवैचि-

पं॰ १० क॰ ख॰ पु॰ संततीरुङ्डासयतीति, ख॰ पु॰ स्वाङ्गभूतेति पाटः । पं॰ १६ ख॰ पु॰ जडाजडशब्दव्यपदेश इति पाटः ।

त्रयेण त्रानन्त्यम् इत्याह 'जड' इत्यादि, चित्रता इति तत्र जडस्य तावच्छब्दादिभेदेन, तस्यापि तारम-न्द्रादिभेदेन बहुप्रकारत्वम्, त्र्रजडस्यापि सन्तान-भेदेन श्रानन्त्येऽपि बन्धत्रयस्य तारतम्यादिभेदेन नानात्वम् । संकुचिता प्रमातारो हि तत्तत्कर्माशया-नुसारेण परिश्राम्यन्तः तत्तदवस्थासु एकमपि स्वात्मानं धर्माधर्मादिखुद्धिभावरहितत्वेन तत्तादि-च्छापरिष्कृतत्वेन च नानाकारतया वैचित्र्येण जानते, जडं च विषयं सुखदुःखादिकारितया नानात्वेन परिविन्दन्ति इति ॥ १३४–१३४॥

एवं वैचित्र्यस्य किं निमित्तम् इत्याशङ्क्याह

तस्य स्वतन्त्रभावो हि किं किं यत्र विचिन्तयेत् । तदुक्तं त्रिशिरःशास्त्रे संबुद्ध इति वेत्ति यः ॥ १३६ ॥

एतदेवार्थद्वारकं संवादयति – तदुक्तम् इत्यादिना।

पं• ७ ख॰ पु॰ बुद्धिभाक्सससिहतत्वेन तत्तिदिच्छाबहिष्कृतत्वेनेति पाठः । पं• १४ ख॰ पु॰ स बुद्ध इति पाठः ।

इति वैचित्र्यं यो वेत्ति स संबुद्धः – सम्यग्बुद्ध इत्य-र्थः । त्रिशिरःशास्त्रे इति श्रीतिशिरोभैरवे । तत्र हि

> 'धन्यया खल्पवोधस्तु तन्तुभिः कीटवद्यथा । मलतन्तुसमारूढः कोडते देहपञ्जरे ॥'

#### इत्युपक्रम्य

'सम्यग्बुद्धस्तु विज्ञेयः……।'

## इत्यादिना च

'नानाकारैविभाषैरच भ्राम्यते नटवद्यथा । स्वबुद्धिभावरहितमिच्छाचेमबहिष्कृतम् ॥'

#### इत्यन्तं बहूक्तम् ॥१३४॥

ननु देहादिर्घाहकतया श्राभिमतोऽपि जाड्याज्ज्ञेय एव इति तस्य कथमेवंविधं ज्ञानम् ? इत्याशङ्क्याह ज्ञेयभावो हि चिडम-

स्तच्छायाच्छादयेन्न ताम् ॥१३६॥

ज्ञेयत्वं हि ज्ञानधर्मः, नहि ग्रर्थं जानामि इत्य-र्थस्य कश्चिदतिशयः, ग्रिप तु ज्ञानस्येव तज्ज्ञान-रूपता । तदुक्तमत्रापि च

पं १ द्वा पु स बुद्ध इति पाटः।

पं॰ ६ ख॰ पु॰ बुद्धः स विज्ञेय इति पाटः।

पं० ६ क० ख० प्र० इच्छाज्ञेयबहिष्कृतभिति, ग० पु० परिष्कृतमित्यपि पाठः ।

'···· ज्ञेयस्य ज्ञेयता ज्ञानमेव' ।

इति । श्रत एव च तेषां ज्ञेयानां सतां देहादीनां छाया स्वेनेव स्वस्य श्रावरकत्वायोगात् न चितमा-च्छादयेत् — श्रावृग्णयात्, येनेवं-विधं ज्ञानं न स्यात्, तेन देहादावात्मग्रहेऽपि श्रात्मनो न काचिच्चिद्रूपता-हानिः । तदुक्तं तत्नेव

'क्षेयस्वभावश्चिदूपस्तच्छाया नैव च्छाद्दयेत् ।'

इति ॥१३६॥ स्रत एवाह

> तेनाजडस्य भागस्य पुद्गलाग्वादिसंज्ञिनः। स्रान्यस्याभागांशे वैचित्र्यं बहुधा स्थितम्॥१३७॥

तेन इति चिदनाच्छादनेन हेतुना । श्रनावरगा इति शुद्धसंविद्रूपे श्रात्मिन इत्यर्थः । देहादीनां हि संविद्रूपत्वेऽप्यामुखे ज्ञेयत्वेन श्रवभासादशुद्धत्वमिप संभवेत् ॥१३७॥

पं० ३ क० स० पु॰ संज्ञित इति पादः।

ननु संविदि भेदानुपपत्तेः कथं वैचित्र्यं संगच्छ-ताम् ? इत्याशङ्क्याह

> संविद्भूपे न भेदोऽस्ति वास्तवो यद्यपि ध्रुवे । तथाप्याद्यतिनिर्ह्यास-तारतम्यात्स लक्ष्यते ॥१३८॥

श्रावृतेः – श्राणवस्य मलस्य, निर्ह्वासः परिक्षय-स्तस्य तारतम्यं मृदुमध्याधिमात्रात्मा श्रातिशयः ततो लक्ष्यते, इति–न तु साचात् संभवति इत्यर्थः, श्रत एव पूर्वं 'वास्तवः' इति विशेषणमुपात्तम् ॥१३८॥

किं च तत्तारतम्यम् ? इत्याशङ्क्याह

तद्विस्तरेगा वक्ष्यामः शक्तिपातविनिर्गाये । समाप्य परतां स्थौल्य-प्रसंगे चर्चयिष्यते ॥१३९॥

वक्ष्यामः इति । यद्वक्ष्यति

पं० १४ कः पुः स चाप्यपरतामिति, गः पुः समाप्य स्थिरतामिति पाटः । पं० १६ वक्ष्याम इति श्रारभ्य बहुप्रकारम् इत्यन्तः पाठो गः पुस्तकात् पुरितोऽस्ति ।

'तारतम्यप्रकाशो यस्तोत्रमध्यममन्दताः । ता एव शक्तिपातस्य प्रत्येकं त्रैधमास्थिताः ॥ '

इत्यादि बहुप्रकारम्, चर्चयिष्यते इति – लक्ष्यते परीक्ष्यते च इत्यर्थः । इह हि सर्वस्यैव वक्ष्यमा-ग्रास्य प्रमेयजातस्य उद्देश एव भवेत् इति भावः । यद्रक्ष्यति

'विज्ञानभित्प्रकरणे सर्वस्योद्देशनं क्रमात्।'

इति । तच्च अस्माभिर्यन्थविस्तरभयात् प्रातिपद्येन न दर्शितम् इति स्वयमेव श्रवधार्यम् ॥ १३६ ॥

एवं मलनिर्ह्वासतारतम्यानुसारमेव श्रात्मनां भगवत्स्वरूपमपि प्रथते इत्याह

ग्रतः कंचित्प्रमातारं प्रति प्रथयते विभुः । पूर्गामेव निजं रूपं कंचिदंशांशिकाक्रमात् ॥१४०॥ कंचित् इति –तीत्रनिर्हासतावृतितारतम्यम्, श्रंशां-

पं० १४ क० पु० नित्यरूपमिति पाटः ।

पं० १६ क० क० पु॰ निर्हासिनेति पाठः।

शिकाकमात् इति – श्रावृतिनिर्ह्धासतारतम्यमन्दादि-प्रायत्वात् ॥१४०॥

ननु किं नाम पारमेश्वरस्य रूपस्य पूर्णत्वमपूर्ण-त्वं च ? इत्याशङ्क्याह

विश्वभावैकभावात्मस्वरूपप्रधनं हि यत् ।
ग्रागूनां तत्परं ज्ञानं
तदन्यदपरं बहु ॥१४१॥

विश्वेषां नीलसुखादीनां भावानां य एको भावः— प्रकाशमानत्वान्यथानुपपत्त्या परप्रकाशलक्षणा प्र-धाना सत्ता, तदात्म यत् स्वस्य श्रात्मनो रूपं तस्य यत्प्रथनम् — श्रविकल्पवृत्त्या साक्षात्करणं, तत् एव श्रणूनां परं पूर्णं पारमेश्वरं ज्ञानं, तत एवं-विधात् पूर्णात् ज्ञानात् श्रन्यत् विकल्पात्मकं शाक्तादि ज्ञानम्, श्रपरं — चित्स्वरूपप्रथाविरहादपूर्णं, बहु—वक्ष्यमाण-प्रकारेण श्रनेकप्रकारम् इत्यर्थः ॥१४१॥

तदेव बहुप्रकारत्वं दर्शयति तच्च साद्धादुपायेन तदुपायादिनापि च ।

# प्रथमानं विचित्राभि-र्भंगीभिरिह भिद्यते ॥१४२॥

तत् इति परमपरं वा ज्ञानं । साक्षादुपायेन इति शाम्भवेन । तदेव हि श्रव्यवहितं परज्ञानावासौ निमित्तं, स एव परां काष्टां प्राप्तश्चानुपाय इत्यु-च्यते । श्रत एव श्रनुपायः इति नोपायनिषेधमात्रम् इति वक्ष्यते । तस्य शाम्भवस्य उपायः शाक्तः, श्रादिशब्दात् तस्यापि उपाय श्राणवः । भिद्यते इति श्रोपचारिकं भेदमेति इत्यर्थः ॥ १४२ ॥

न केवलमेवं, यावदन्यदिष एतद्वैचित्र्ये निमित्त-मस्ति इत्याह

> तत्रापि स्वपरद्वार-द्वारित्वात्सर्वशोंशशः ।

व्यवधानाव्यवधिना

भूयान्भेदः प्रवर्तते ॥१४३॥

स्वेन, यथा – शाम्भवेन शाम्भवम्, श्रत एव स्वपरलच्चापेन द्वारेण, द्वारि सोपायम्। सर्वशः इति –

पं॰ ६ क॰ पु॰ उपायविधिनिषेधमान्नेति पाठः।

पं० ३ स० पु० औपाधिकं भेदमिति पाठः।

पूर्णात्मना। श्रंशश इति — श्रपूर्णेन। व्यवधान इति — साक्षादुपायत्वाभावात्। एवं प्रथमं तावदुपायस्त्रेधा— शाम्भवादिभेदात्, तेषां च द्वारद्वारिभावेन प्रत्येकं द्वैधे षट्, तत्रापि प्रत्येकं पूर्णत्वापूर्णत्वेन द्वैधे द्वादश, तेषां च प्रत्येकं व्यवहिताव्यवहितत्वेन द्वैधे चतुर्वि-शतिः। व्यवधानं च बहुभिर्विजातीयैः, इति भेदानां भूयस्त्वम् ॥१४३॥

ननु ज्ञानं तावदुपेयतया प्रतिज्ञातम् इति, तत्र उपायेन केनचिद्भाव्यं, स च न ज्ञानमेव – उपेयत्वात् , नापि श्रज्ञानं – तदनौपयिकत्वात् तस्य, इति किं नाम उपायस्वरूपम् ? इत्याशङ्क्याह

> ज्ञानस्य चाभ्युपायो यो न तदज्ञानमुच्यते । ज्ञानमेव तु तत्मूक्ष्मं परं त्विच्छात्मकं मतम् ॥१४४॥

किं तु तत्सूक्ष्मं वैकल्पिकस्थूलशाक्तादिज्ञानिव-लक्षणं मतम् इति संबन्धः। श्रत एव परं – शाम्भ-

पं॰ १० ६० पु० तावदनौपाधिकत्वादिति पाठः।

पं ० १२ क० पु० चाप्युपाया य इति, ख० पु० चाम्युपेय इति पाटः।

वम् इत्यर्थः । त्रत एव 'इच्छात्मकम्' इत्युक्तम् । शाक्ताणवयोर्हि ज्ञानिकयात्मकत्वं भवेत् इति भावः ॥ १४४ ॥

ननु एवमपि कथमेकस्यैव उपायोपेयभावः संगच्छते ? इत्याशङ्क्याह

> उपायोपेयभावस्तु ज्ञानस्य स्थौल्यविभ्रमः । एषैव च क्रियाशक्ति-र्बन्धमोद्धैककारग्राम् ॥ १४५ ॥

स्थोल्यं — चिदानन्दैकघनपरसृक्ष्मस्वरूपनिमज्जना-दनन्तप्राह्मग्राहकात्मनाः भेदेन उल्लसनं, तत्कृतोऽयं भ्रमः — यत् 'इदमुपेयम्' श्रयमुपाय' इति । वस्तुतो हि परप्रकाशात्मा शिव एव उपेयः, स च सर्वत एवा-वभासते — तस्य कचिदपि श्रनपायात् । श्रत एव नात्र उपायानां किंचित्प्रयोजनम् — श्रज्ञातज्ञापकत्वात् तेषाम् । तदुक्तम्

> 'भ्रपरोच्चे भवत्तक्वे सर्वतः प्रकटे स्थिते । यैरुपायाः प्रतन्यन्ते नूनं त्वां न विद्दन्ति ते ॥'

पं• १७ क॰ पु॰ प्रकटस्थिते इति पाठः।

इति। श्रनेनेव श्राशयेन च श्रनुपायनिरूपणं करिष्यते। ननु यद्येवं तत्कथमयं व्यवहारः प्ररोहमुपारोहते ? इत्याशङ्क्याह एषेव इत्यादि । क्रियाशक्तिः इति — तत्तद्भेदवैचिल्यावस्थितिकारित्वात् । तेन परमेश्वर-स्फार एवायम् इत्याशयः । स्रत एवायं तथात्वेन श्रज्ञातो बन्धकः, ज्ञातस्तु मोचकः, तदाह 'बन्धमोक्षे-ककारणम्' इति । यदुक्तं

> 'सेयं क्रियात्मिका शक्तिः शिवस्य पशुवर्तिनी । बन्धयित्री स्वमार्गस्था ज्ञाता सिद्ध्युपपादिका ॥'

इति ॥ १४४ ॥

ननु एवमपि श्रत्र किं नाम उपायतया संमतम् ? इत्याशङ्क्याह

तत्राद्ये स्वपरामर्शे
निर्विकल्पैकधामनि ।
यत्पुरुरेत्पकटं साद्यात्तदिच्छाख्यं प्रकीर्तितम् ॥ १४६ ॥

तत्र - एवं सति, ग्राये - प्राथमिकालोचनज्ञानात्मनि,

पं० १७ क० पु० प्राथमिककाबे च ज्ञानात्मनीति पाटः ।

श्रत एव निर्विकल्पोत्थे, श्रत एव भिन्नस्य परामृश्यस्य श्रनुष्ठासात् स्वपरामशें —स्फुरत्तामात्ररूपे यत् प्रकटं स्फुरेत्, साक्षात्कारात्मतया यत् स्फुरणं तत् साक्षात् इच्छाख्यं प्रकीर्तितम् — उपायान्तरिनरपेत्तत्वात्, श्रव्यवधानेच्छाशक्तिस्फाररूपः शाम्भवाख्य उपाय उक्तः इत्यर्थः ॥ १४६ ॥

प्तदेव दृष्टान्तोपदेशेन स्फुटीकर्तुमाह
यथा विस्फुरितदृशामनुसन्धि विनाप्यलम् ।
भाति भावः स्फुटस्तद्धत्केषामिप शिवात्मता ॥ १४७॥
भूयो भूयो विकल्पांशनिश्चयक्रमचर्चनात् ।
यत्परामर्शमभ्येति
ज्ञानोपायं तु तद्विदुः ॥ १४८॥
तथैव 'श्रास्मैवेदं सर्वम्' इत्येवमात्मनो विक-

पं० १ क० पु० निर्विकरूपेश्ये इति, ग० पु० निर्विकरूपैकनामनि इति प्रथमः पाठः ।

पं॰ ३ क॰ पु॰ साम्रात्कारतयेति पाठः ।

ल्पस्य श्रात्मानात्माख्यांशद्वयाक्षेपित्वेऽपि प्रतियोगिनिषेधपूर्वको योऽयं पौनःपुन्येन श्रंशरूपो निश्चयः तस्य
यत् क्रमेण चर्चनं – यथायथं स्फुटताभावित्वादिना
संस्करणं, ततो यत् विकल्प्यमानमात्मस्वरूपपरामर्शम् 'इत्थमेव इदम्' इत्येवं प्रतीतिमिन्द्रां –
साक्षात्कारात्मतामभ्येति, तज्ज्ञानोपायं विदुः –
ज्ञानशक्तिस्फारात्मकं शाक्तमुपायं जानीयुः इत्यर्थः ।
तु-शब्दः पूर्वस्माद्यितिरेचकः । इह हि विकल्प
एव क्रमेण निर्विकल्पतामेति इत्युक्तम् । तत्र
पुनर्निर्विकल्पतयेव साचात्करणं रूपम् , श्रत एव च
श्रनयोद्यारिद्वारभावः ॥१४०॥१४८॥

यत्तु तत्कल्पनाक्रृप्त-बहिर्भूतार्थसाधनम् । क्रियोपायं तदाम्नातं भेदो नात्रापवर्गगः ॥१४६॥ तथा तत् स्रात्मस्वरूपं क्रियोपायमाम्नातं – क्रिया-शक्तिस्फारात्मकाणवोपायसमधिगम्यं सर्वागमेषु

पं । कः गः पुः द्वयापेचितन्वेऽपीति पाठः ।

पं० ३ क० पु० संस्फुरगमिति पाठः।

पं १७ स० पु समाधिगम्यमिति पाटः ।

उक्तम्। यतस्ताभिः – भेदप्रधामयीभिः कल्पनाभिः, कृतः – स्वशिल्पेन कल्पितः, बहिर्भृतोऽविच्छन्नो योऽसौ उच्चारादिः स्रर्थः तत्साधनम्, तुशब्दो व्यति-रेके। शाक्ते हि विकल्प एव स्रर्थः, इह तु बाह्योऽपि इति, स्रत एव न तत्र उच्चारादिः। ननु उपाय-भेदादुपेयभेदोऽपि स्याद् ? इत्याशङ्क्योक्तं 'भेदो नात्रापवर्गगः' इति। स्वरूपप्रधनं हि स्रपवर्गः, तच्च सर्वेरेव हि द्वारद्वारिभावेन भवति, इति भावः॥१४६॥

ननु ज्ञानमेव उपायः इति सामान्येन प्रतिज्ञातं, तत्कथमाणवे क्रियोपायत्वमुक्तम् ? इत्याशङ्क्याह

> यतो नान्या क्रिया नाम ज्ञानमेव हि तत्तथा । रूढेर्योगान्ततां प्राप्त-मिति श्रीगमशासने ॥१५०॥

स्रन्या इति स्रर्थाञ्ज्ञानात्, यतः तञ्ज्ञानमेव रूढेः प्ररोहात् योगस्यान्तः पराकाष्टा, तत्त्वं प्राप्तं सत् तथा 'क्रिया' इति सर्वत्र स्रभिधीयते इत्यर्थः ।

पं ० ४ क० पु ० विकल्प्य एवार्थ इति पाटः ।

ननु श्रत्र किं प्रमाणम् ? इत्याशङ्क्योक्तम् 'इति श्रीगमशासने' इति, श्रर्थादुक्तम् इति शेषः ॥१५०॥ तत्रत्यमेव प्रन्थं पठति

> योगो नान्यः क्रिया नान्या तत्त्वारूढा हि या मितः । स्वचित्तवासनाशान्तौ सा क्रियेत्यभिधीयते ॥१५१॥

इति ॥ १५१ ॥

एतच स्वयमेव व्याचष्टे

स्वचित्ते वासनाः कर्ममलमायाप्रसूतयः ।
तासां शान्तिनिमित्तं या
मितः संवित्स्वभाविका ॥१५२॥
सा देहारिम्भबाह्यस्थतत्त्वव्राताधिशायिनी ।

पं०६ क० ग० पु० वासनाशान्त्यै इति पाठः । पं०१० स० पु० स्वाचित्ते वासनेति पाठः ।

## क्रिया सैव च योगः स्या-त्तत्त्वानां चिछ्ठयीकृतौ ॥१५३॥

निमित्तम् इत्यनेन सप्तमी व्याख्याता । संवि-त्स्वभाविका इत्यनेन मतेर्ज्ञानार्थत्वमुक्तम् । सा मतिः

> 'प्रयावेन तु तत्सर्व शरीरोत्पत्तिकारणम् । न्यसेत्क्रमेण देवेशि त्रिंशदेकं च संख्यया॥'

इत्याद्य<del>ुत्त</del>या शुद्धदेहारम्भीणि श्रसाधारणानि, तथा बाह्यस्थानि

> 'द्देयाध्वानमधः कुर्वश्रेचयेत्तं वरानने । यावत्सा समना शक्तिः·····।।'

इत्याद्युक्त्या तत्त्वदीचादिना साधारणानि तत्त्वानि स्राधिशयाना स्वचित्तवासनाशान्तिकारित्वात् क्रिया स्यात् । तथा सेव

'योगमेकत्वमिच्छन्ति वस्तुनोऽन्येन वस्तुना।'

इत्याद्युक्त्या तत्त्वानां चिति योजनाद्योगः स्यात् इति नानयोज्ञीनातिरेकः इति युक्तमुक्तं 'योगो नान्यः क्रिया नान्या' इति ॥१५२॥१५३॥

पं० २ क० ख० पु० चिछयीकृता इति पाठः। पं० १ क० पु० श्रघः कृत्येति पाठः। पं० १६ क० पु० योगे। नान्यक्रियेति पाठः।

ननु कथं ज्ञानमेव क्रिया भवेत् ? इति दृष्टान्तोप-दर्शनेन उपपादयति

> लोकेऽपि किल गच्छामी-त्येवमन्तः स्फुरैव या । सा देहं देशमत्तांश्चा-प्याविशन्ती गतिक्रिया ॥१५४॥

श्रनतः श्रात्मनि 'गच्छामि' इति या स्फुरा-स्फुरणम् उद्यन्तृतात्मिका संवित् , सेव देहाद्या-विशन्ती वैवश्याविष्करणेन स्वमयतामापादयन्ती गमनिकया भवति, इति युक्तमुक्तं 'ज्ञानमेव हि तत्तथा' इति । गन्तुर्ह्हि 'गच्छामि' इति स्फुरणायां सत्यां कर्तृ-करणकर्मात्मकशरीरपादयामाद्यावेशेन गमनिकया-संपत्तिः स्यात् ॥१५४॥

तदेवोपसंहरति

तस्मात्क्रियापि या नाम ज्ञानमेव हि सा ततः । ज्ञानमेव विमोत्ताय युक्तं चैतदुदाइतम् ॥१५५॥

पं० १६ क० पु० ज्ञानमेव हि मोचायेति पाठः।

ततः इति क्रियाया ज्ञानात्मकत्वात् । तेन 'दीचैव मोचयत्यूर्ध्व शैवं धाम नयत्यि।'

इत्यादिना कियाया श्रिप श्रपवर्गनिमित्तत्वमुक्तम् । एवं च युक्तमुक्तं 'ज्ञानं मोचेककारणम्' इति । तदाह 'युक्तं चेतदुदाहृतम्' इति ॥१४४॥

ननु 'स्वतन्त्रात्मातिरिक्तस्तु' इत्यादिना प्राक् श्रात्मज्ञानातिरिक्तो मोचो नाम न कश्चिदस्ति इत्युक्तम्, इति ज्ञानमेव विमोच्चाय इत्यनेन हेतुफल-भावोऽनयोरुच्यमानः कथं संगच्छते ? इत्याशङ्क्याह

मोत्तो हि नाम नैवान्यः

स्वरूपप्रथनं हि सः।

स्वरूपं चात्मनः संवि-

न्नान्यत्तत्र तु याः पुनः ॥ १**५६** ॥

क्रियादिकाः शक्तयस्ताः

संविद्रूपाधिका नहि ।

<del>ऋ</del>संविद्रूपतायोगा-

द्धर्मिगाश्चानिरूपगात् ॥ १५७ ॥

पं० १ क० पु० कियाया श्रपवर्गेति श्रपि शब्दहीनः पाटः । पं० १५ क० पु० कियाधिकाः शक्तय इति पाटः ।

ननु स्वरूपमेव नाम किं यस्यापि प्रथनं मोकः स्यात् ? इत्याह स्वरूपम् इति, तेन स्वस्य श्वात्मनो रूपं संविचैतन्यं, तस्य प्रथनं यथातत्त्वं ज्ञानं, स एव मोक्षः इति यथोक्तमेव युक्तं । यः पुनरयं हेतुफल-भाव उक्तः स काल्पनिक एव, न तात्त्विकः, यद्वक्ष्यति

> 'यते। ज्ञानेन मोाचस्य या हेतुफलतोदिता। न सा मुख्याः ॥'

इति । श्रन्यत् इति संविद्तिरिक्तम् इत्यर्थः । ननु श्रात्मनः संविदतिरिक्तं यदि रूपं नास्ति, तत्कथमस्य शक्त्यन्तरयोगित्वं स्यात् ? इत्याशङ्क्याह तत्र इत्यादि, तु-शब्दः चार्थे ॥ १५६ ॥ १५७ ॥

ननु

'पत्युर्धर्माः शक्तयः स्युः .....।'

इत्याद्युक्त्या साचात्पत्युर्धिर्मितया शक्तीनां च धर्मतया निरूपणं कृतम् इति धर्मिणश्च स्त्रनिरूप-णात् इत्यसिद्धोऽयं हेतुः ? इत्याशङ्क्याह

पं० ३ क० पु० तथातस्वमिति पाटः ।

परमेश्वरशास्त्रे हि न च कागादिदृष्टिवत् । शक्तीनां धर्मरूपागा-माश्रयः कोऽपि कथ्यते ॥ १५८॥

यथा खल्ल काणादाः

'ब्रात्मत्वाभिसंबन्धादात्मा ।'

इत्यादिना धर्मिरूपमात्मानं निरूप्य,

'तस्य गुणा बुद्धिसुखदुःखेच्छाद्वेषप्रयत्नधर्माधर्म-संस्कारसंख्यापरिमाणपृथक्त्वसंयोगविभागाः।'

इत्यादिना तत्समवेतम् श्रागमापायि भिन्नं धर्मजाः तम् श्रभ्युपागमन्, नैविमिह् शक्तितद्दतोर्धर्मधर्मिः भावः कश्चिद् श्रमिधीयते । पर एव हि स्वतन्त्रो बोधस्तत्तदुपाधिवशात् तत्तच्छक्तिरूपतया व्यपदि-श्यते इति न वस्तुतः कश्चित् शक्तितद्वतोर्भेदः, यदुक्तं प्राक्

पं० १ क० पु० पारमेश्वरेति, पाठः ।

पं• २ ख॰ पु॰ कायादिइष्टेति च पाठः ।

पं० १० कः पु० द्यागमापायभिन्नमित्येवं रूपः पाठः ।

पं॰ ११ क॰ पु॰ मप्यायुपागमन् इति, ख॰ पु॰ श्रप्युपागमन् इति पाठः।

'मातृक्लप्ते हि भावस्य तत्र तत्र वपुष्यलम् । को भेदो वस्तुतो वह्नेर्दग्धृपक्तृत्वयोरिव ॥'

इति ॥१५८॥

ननु यदि काणादादिदर्शनवत् इहापि धर्मधर्मिः भावस्य निरूपणं कियते, तदा को दोषः स्यात् ? इत्याशङ्क्याह

> ततस्व दृक्क्रियेच्छाद्या भिन्नास्वेच्छक्तयस्तथा । एकः शिव इतीयं वा-

ग्वस्तुशून्यैव जायते ॥१५६॥

यदि हि शक्तितद्वतोर्धर्मधर्मिभावन्यायेन वास्तव एव भेदः स्यात्, तदा

'इत्यं नानाविधैः रूपैः स्थावरैः जङ्गमैरपि । क्रीडया प्रसृतो नित्यमेक एव शिवः प्रभुः॥'

इत्यादौ 'एक एव शिव' इति इयमीश्वराद्वयप्रतिज्ञा-त्मिका वाक् श्रनेकेषां शक्तितद्वदात्मनाम् श्रर्थानां

पं ० म क॰ पु ॰ भिन्नश्चेच्कुक्तयस्ततः इति पाटः ।

पं॰ १२ ख॰ पु॰ स्यादित्याहेत्येवं पाठः।

पं० ११ क पु॰ एक प्व इतीयमिति ख॰ पु॰ इतीयमद्वयप्रतिज्ञात्मिकाने-केषामिति पाठः।

संभवाद् वस्तुशून्या – श्रभिधेयरहिता स्यात्, श्रद्धय-वादखगडना भवति इति यावत् ॥१५६॥

ननु यदि वस्तुतः संवित्स्वभावः शिव एव एकोऽ स्ति, तत्कथमयं चिदादिनानाशक्त्यात्मा व्यवहा-रोऽन्यथा क्रियते ? इत्याशङ्काम् उपसंहारभङ्गचा उपशमयितुमाह

तस्मात्संवित्त्वमेवैतत्वातन्त्र्यं यत्तदप्यलम् ।
विविच्यमानं बह्बीषु
पर्यवस्यति शक्तिषु ॥१६०॥

विविग्रीतपर्वम इति प्रनिष्ट नायस्य

एतच निर्णीतपूर्वम् इति पुनरिह नायस्तम् । यथोक्तं

'बहुशक्तित्वमप्यस्य तच्छक्त्यैवावियुक्ता ।' इति ॥१६०॥

इह 'त्रात्मज्ञानमेव मोक्तः' इति ज्ञानमोक्षयोः कार्यकारणभाव एव वस्तुतो नास्ति — इति 'नावश्यं कारणानि कार्यवन्ति भवन्ति' इति न्यायेन ज्ञानिनां

पं० ३ क० पु० श्रद्भयखण्डनेति पाटः ।

सत्यपि ज्ञानाख्ये कारणे कार्यात्मा मोक्षो न स्यात्-इत्यानिष्टापादनात्मायं प्रसङ्गो नाशङ्कनीयः ? इत्याह

यतश्चात्मप्रथा मोत्त्-स्तन्नेहाशङ्क्यमीदृशम् । नावश्यं कारगात्कार्यं

नावस्य पारिसात्वात्याय तज्ज्ञान्यपि न मुच्यते ॥१९४॥

ज्ञानिनो हि त्रवश्यभाविनी मुक्तिः इति भावः । स्रत एव च

> 'तेषां ज्ञानी नित्ययुक्त एकभक्तिर्विशिष्यते। प्रियो हि ज्ञानिनोऽत्यर्थमहं स च मम प्रियः॥'

इति । तथा

'····ः ज्ञानी त्वात्मैव मे मत: ।'

इत्यादि गीतम् ॥१६१॥ ननु

'ज्ञानमेव विमोचाय'''''।

इत्यादिना ज्ञानमोक्षयोः कार्यकारणभाव उक्त एव, इति कथं नायं प्रसंगः ? इत्याह यतो ज्ञानेन मोक्तस्य

या हेतुफलतोदिता ।

न सा मुख्या, ततो नायं प्रसंग इति निश्चितम् ॥१६२॥ एतच निर्णीतचरम् इति नेह पुनरायस्तम् ॥१६२॥ एतदुपसंहरन्नन्यदवतारयति

एवं ज्ञानस्वभावैव क्रिया स्यूजत्वमात्मिन । यतो वहति तेनास्यां चित्रता दृश्यतां किल ॥१९६३॥

ज्ञानस्वभावा इति क्रियाया ज्ञानाविनाभा-वित्वात् । यदुक्तं

'…… न ज्ञानरहिता क्रिया।'

इति । स्थूलत्वम् इति श्रन्तर्गाद्यग्राहकात्मना भेदेन उछासात् । तेन इति स्थूलतावहनेन हेतुना । चित्रता इति तत्तद्ग्राद्यादिभेदवैचित्र्यात् ॥१६३॥ श्रत एवाह

> क्रियोपायेऽभ्युपायानां याह्यबाह्यविभेदिनाम् ।

## भेदोपभेदवैविध्या-ब्रिःसंख्यत्वमवान्तरात् ॥१६४॥

प्राद्धाः उचाराद्याः । बाद्धाः कुग्डमग्डलादयः । उचारादयो हि प्राद्धभूमिगताः बाद्धत्वेन श्रवसिता श्रिप चचुरादिबाद्धेन्द्रियागोचरत्वात् प्रमात्रन्तरासा-धारणत्वाच न बाद्धाः । कुग्डमग्डलादयः पुनर्बाद्धेन्द्रियगोचरत्वात् साधारग्याच बाद्धाः सन्तो प्राद्धाः इत्युक्तम् 'प्राद्धवाद्धविभेदिनाम्' इति । एवं नियतभेदवन्त्वेऽपि एषामेव श्रवान्तरभेदात् भेदोपभे-दनानात्वात् निःसंख्यत्वं बहुप्रकारत्वम् इत्यर्थः । तथाहि — उच्चारस्य प्राग्णादिभेदात् प्रथमे पश्च भेदाः, तत्रापि विन्दुनादादयो बहव उपभेदाः, एवमपि उच्चार्यमाणानां मन्त्राणामानन्त्यम् इत्यसंख्यभे-दत्वम् ॥१६४॥

एवं च

'यता नान्या किया नाम ।''

पं ० २ स्त्र ० पु ० निःसंख्यास्वमिति पाटः । पं ० १ क ० पु ० इन्द्रियगोचगदिति पाटः । पं ० ६ ख ० पु ० पुषामेवान्तरभेदादिति पाटः ।

पं ११ क॰ पु॰ प्रथमं पञ्च भेदा इति पाटः।

इत्यादिना उपकान्तं क्रियाया ज्ञानात्मकत्वं युक्त्या-गमाभ्यां निर्वाहितम् इत्येक एव ज्ञानात्मा मोत्ञा-वाप्तावुपाय इति न उपायनानात्वम्, स्रत एव तत्फलभूते मोक्षेऽपि न कश्चिद्धेदः इत्याह

> त्र्यनेन चैतत्प्रध्वस्तं यत्केचन शशिङ्करे । उपायभेदान्मोत्तेऽपि भेदः स्यादिति सूरयः ॥ १९५ ॥

यत्केचन सूरय इति शशङ्किरे इति संबन्धः। केचन सूरय इति भेदवादिनः। तत्र हि हेतुफल-योर्वास्तव एव भेदः इति हेतुभेदात् फलभेदोऽपि स्यात्। इह पुनः

'प्रदेशो ब्रह्मग्रः सार्वरूप्यमनतिकान्तश्चाविकल्पश्च।'

इत्यादिनीत्या 'संविदेव सर्वम्' इति को नाम हेतु-फलभेदः, काल्पनिकेऽपि हेतुफलयोर्भेदे ज्ञानात्मा एक एव उपायोऽभ्युपगतः इति उपायनानात्वस्यैव

पं० ३ ख० पु० झानात्मत्वमिति पाठः।

प॰ १३ क॰ पु॰ प्रादेशोऽपीति, श्रविकल्पश्चेति च पाठः ।

पं० १२ क० पु० काल्पनिके हेरवेति अपिशव्यहीनः पाटः ।

श्चभावात् को नाम फलभूतेऽपि मोच्ने भेदः स्यात् ॥ १६४ ॥

ननु

'तच साचादुपायेन' ....।'

इत्यादिना साचात् उपायनानात्वमुक्तम् इति कथं न तद्भेदादुपेयेऽपि भेदः ? इत्याशङ्क्याह

मलतच्छक्तिविध्वंस-

तिरोभूच्युतिमध्यतः ।

हेतुभेदेऽपि नो भिन्ना

घटध्वंसादिरुत्तिवत् ॥ १९६ ॥

यत्र वास्तव एव हेतुफलभावोऽस्ति तत्रापि हेतोः दीक्षादेः भेदेऽपि तत्फलभूतस्य मलतच्छ-क्त्योर्विध्वंसादेः न कश्चिद्धेदः — कलातत्त्वभुवनादिना भेदेऽपि दीचायाः तस्य द्यविशेषात्, तथा च घटस्य मुद्धरकरभित्तिघटाद्युपायभेदेऽपि द्यविशिष्ट एव ध्वंसतिरोभावादिः । द्यतश्च द्यवश्यमेव हेतुभे-दात् फलभेदः इति नायमेकान्तः । यत्र पुनः

पं० १ ख० पु० साचादेवे।पायनानास्वमिति पाठः ।

पं॰ ११ क॰ पु॰ श्रवशिष्ट प्वेति पाठः।

काल्पनिक एव उपायोपेयभावः, तत्र का नाम इयं वार्ता इति भावः । तदेवम् इच्छाज्ञानकियात्मक-त्वाद् उपायस्य त्रैविध्येऽपि तदुपेयभूतेऽपवर्गे न कश्चित् भेदः इति सिद्धम् ॥ १६६ ॥

न केवलं युक्तित एव एतित्सद्धं यावदागमतोऽपि इत्याह

तदेतित्रिविधतं हि शास्त्रे श्रीपूर्वनामिन । ग्रादेशि परमेशित्रा समावेशिविनिर्गाये ॥ १६७ ॥ तत्रत्यमेव ग्रन्थं पठित ग्रिकिचिच्चिन्तकस्यैव गुरुगा प्रतिबोधतः । उत्पद्यते य त्र्यावेशः शाम्भवोऽसावुदीरितः ॥ १६८ ॥ उच्चाररहितं वस्तु

च्चाररहितं वस्तु चेतसैव विचिन्तयन् ।

पं॰ ६ क॰ पु॰ परमेशेनेति पाठः ।

पं॰ १२ ख॰ पु॰ चिन्तकस्येवेति, प्रतिबोधित इति च पाठः।

यं समावेशमाप्रोति शाक्तः सोऽत्राभिधीयते ॥ १६६ ॥ उच्चारकरगाध्यान-वर्गास्थानप्रकल्पनैः । यो भवेत्स समावेशः सम्यगागाव उच्यते ॥ १७० ॥

व्यत्यासपाठे च स्रयमाशयः – यद् उपायोपेया-दिना द्वारद्वारिभावेन शाम्भवोपाये एव प्रधान्येन विश्रान्तिः इति ॥ १६८ ॥ १६६ ॥ १७० ॥ तदेव क्रमेण व्याचष्टे

> त्र्राकिंचिच्चिन्तकस्येति विकल्पानुपयोगिता । तया च भटिति ज्ञेय-समापत्तिर्निरूप्यते ॥ १७१ ॥

तया इति विकल्पानुपयोगितया । विकल्पोपयोगे हि तदेव

'यस्य ज्ञेयमयो भावः स्थिरः पूर्णः समन्ततः।'

पं० ३ क० पु० स्थान-विकल्पनैरिति पाठः।

इत्यादिदृष्ट्या ज्ञेयस्य श्रवश्यज्ञातव्यस्य पारमार्थि-कस्य चिदात्मनो रूपस्य समापत्तिर्न स्यात्, विकल्पो हि श्रभ्यासबलात् स्वतुल्यविकल्पान्तराविर्भावकतया विगलदस्फुटत्वादिना यथायथं सातिशयविकल्पजन-नाक्रमेण श्रविकल्पात्मकसांवित्तादात्म्यम् श्रभ्येति । यद्वक्ष्यति

'प्रविविच्चुर्विकल्पस्य कुर्यात्संस्कारमञ्जसा ।'

इत्याद्युपक्रम्य

'संविद्भयेति विमलामविकल्पस्वरूपताम्।'

इति । स्रत एव शाक्तोपायादस्य भेदः ॥ १७१ ॥ ननु कथं विकल्पानुपयोगितयैव एतत् स्यात् ? इत्याशङ्कां दर्शयितुमाह

> सा कथं भवतीत्याह गुरुगातिगरीयसा । ज्ञेयाभिमुखबोधेन द्राक्प्ररूढत्वशालिना ॥ १७२ ॥

पं० १ ख० पु० ज्ञातब्या पारमार्थिकस्येति पाटः । पं० ४ क० पु० विकल्पजननाक्रमेणाविकल्पकारमकेति पाटः ।

पं० १३ क॰ पु० स कथं भवतीति पाठः।

प्रतिः श्राभिमुख्ये, श्राभिमुख्यं च वस्त्वन्तरा-पेक्तं, तच श्रत्र श्रोचित्यात् चिन्मात्रम् इत्युक्तं 'ज्ञेयाभिमुखेति' । श्रातगरीयस्त्वमेव व्याख्यातुं द्राक्प्ररूढत्वेत्यायुक्तम्, द्राक् इत्यनेन यथोक्तवि-कल्पक्रमोपारोहाभावः सूचितः ॥ १७२ ॥

ननु कथमनयोर्भिन्नविभक्तिकयोः सामानाधिक-रगयम् ? इत्याशङ्क्याह -

> तृतीयार्थे तसि व्याख्या वा वैयधिकरगयतः।

तृतीयार्थे तसि, इति तसि इत्यनुबन्धलोपे प्रयोगः। तृतीयार्थे इति सर्वविभक्त्यन्तात् प्रातिपदिकात् तस्येष्टेः। वा शब्दः पक्षान्तरे । वैयधिकरण्यतः इति ग्रुरुणा कृतो यः प्रातिबोधः ततः इत्यर्थः॥

> त्र्यावेशश्चास्वतन्त्रस्य स्वतद्रूपनिमज्जनात् ॥ १७३ ॥ परतद्रूपता शम्भो-राद्याच्छक्तयविभागिनः ।

पं० ७ स्न० पु० इत्याह इति पाठः ।

पं० ३० क० पु० तृतीयार्थे तस तसीति पाटः ।

पं० १३ क० ग० पु० यो बोध इति पाठः।

पं॰ १६ ख॰ पु॰ तद्भुपमिति शोधितः पाठः।

श्रस्ततन्त्रस्य जडस्य बुद्धचादेर्मितस्य प्रमातुः, स्वम् श्रसाधारणं, तत् संक्कचितं यत् रूपं तस्य निमज्जनं – गुणीभावः, तदवलम्ब्य परेण स्वतन्त्रेण बोधेन या तद्रूपता – तादात्म्यं, स श्रावेशः इर्ति संबन्धः। यदुक्तं

'मुख्यत्वं कर्तृतायास्तु बोधस्य च चिदात्मनः। शून्यादौ तद्गुयो ज्ञानं तत्समावेशलचयम्॥'

इति। कुतः पुनरयमागतः ? इत्याह शम्भोः इति। न पुनः शक्तेरणोर्वा। श्राद्यात् इति—तत एव हि शक्तेरणोश्च प्रभवः इति भावः। श्रत एव शक्तिरत्र इच्छा, न तु ज्ञानं किया वा—तयोः समावेशान्तर-गतत्वेन श्रभिधास्यमानत्वात् ॥१७३॥

इह पदार्थावगमपुरःसरीकारेख वाक्यार्थावगमः इति पदार्थयोजनानन्तरं वाक्यार्थमपि योजयितुमाह तेनायमत्र वाक्यार्थो विज्ञेयं प्रोन्मिषत्त्वयम् ॥१७४॥ विनापि निश्चयेन दाक् मातृदर्पगाबिम्बितम् ॥

पं॰ ६ क॰ पु॰ तद्भुगाज्ञानमिति समस्तः पाठः । पं॰ ११ क॰ पु॰ गतत्वेन स्याख्यास्यमानत्वात् इति पाठः ।

मातारमधरीकुर्वत् स्वां विभूतिं प्रदर्शयत् ॥१७५॥ स्रास्ते इदयनैर्मल्या-तिशये तारतम्यतः ॥

विज्ञेयं — चिन्मात्राख्यं पारमार्थिकं रूपं, माता — सकलकरण्यामप्रसवनिमित्तत्वाद् बुद्धिः, सैव चिच्छायासंक्रान्तिसहिष्णुत्वाद् दर्पणः, तत्र प्रति-विम्वतं यहीतात्मग्रहं परिमितं प्रमातारम् अधरी-कुर्वत् — बुद्ध्यादौ श्रात्माभिनिवेशनं गुणीभावमापा-दयत्। एवं तरतमभावेन श्रनन्यसाधारणां विभूतिं — बोधात्मताप्रधानतां रचयत्, समनन्तरोक्तयुक्त्या विकल्पोपारोहमन्तरेण श्रनन्यापेचित्वात् भटिति

'सैषा सारतया प्रोक्ता हृदयं परमेष्टिनः।'

इत्यायुक्तेः हृदयं – विमर्शः, तस्य नैर्मल्यम् – श्रन-न्योन्मुखत्वादपरिम्लानत्वं, तस्य श्रतिशयः – परा

पं० १ ख० पु० चिन्मात्रास्म पारमार्थिकेति पाठः ।

पं० ६ ख० पु० श्रात्माभिनिवेशमिति पाठः ।

पं० १२ क० पु० नन्यापेचस्वादिति पाठः।

पं • १४ कः गः पुः हृद्यं विसर्ग इति पाठः।

काष्टा, तत्र स्वयं प्रोन्मिषदास्ते—स्वप्रकाशतया प्रकाशते इत्यर्थः ॥१७४॥१७५॥

ननु ज्ञेयं तावत् जडाजडात्म द्विधा संभवति, तत्र संविदि जडेन नीलादिनापि श्रावेशोऽस्ति इति कथं 'बोधात्मैव समावेशः' इत्युक्तम् ? इत्याह

> ज्ञेयं द्विधा च चिन्मात्रं जडं चाद्यं च कल्पितम् ॥१७६॥ इतरत्तु तथा सत्यं तद्विभागोऽयमीदृशः ॥

जडेन यः समावेशः

सप्रतिच्छन्दकाकृतिः ॥१७७॥

चैतन्येन समावेश-

स्तादात्म्यं नापरं किल ॥

ननु कथं स्वप्रकाशायाः चितोऽपरप्रकाश्यत्वं ज्ञेयत्वं नाम ? इत्याशङ्क्योक्तम् 'श्राद्यं च कल्पितम्' इति। चः शङ्काद्योतकः, परमेश्वर एव हि स्वातन्त्र्याद् श्रपरिहृतवेदकभावमपि स्वात्मानं भावनोपदेशादौ

पं० १ क० पु० बोधैकात्मेति पाठः।

शिव एव सर्वक्रियाणां कर्ता विज्ञेयः इत्यादि परामर्शैः श्रहंप्रतीतिम् श्रन्तरीकृत्य वेद्यतया प्रतिपादयति । इदमेव हि परं स्वातन्त्रयं – यत् स्वं स्वरूपं वेदकमेव सत् वेद्यत्वेन अवभासयति । अत एव कल्पितं वस्तुश्रुन्यम् इत्युक्तम् । इतरत् इति जडं नीलादि । तथा इति ज्ञेयतया । तत्र नीलज्ञानम् इत्यादौ चितो नीलादिना दर्पणमुखन्यायेन प्रतिबिम्बन-मात्रमेव समावेशार्थों न तु तादात्म्यं, तथात्वे हि नीलादेर्ज्ञानात्मीभृतत्वात् ज्ञानमेव स्रवशिष्यते इति प्रतिच्छन्दब्यवस्थैव न स्यात् । संकुचितायाः चितः पुनरसंकुचितया चितैकात्म्यमेव तस्या एवं वस्तुतो भावात्, तेन बोंधेकात्म्यमेव समावेशार्थः इति युक्तमुक्तम् श्रस्वतन्त्रस्य परतद्रूपता नामावेशः इति ॥ १७६ ॥ १७७ ॥

तदेवोपसंहरति तेनाविकल्पा संवित्ति-

र्भावनाद्यनपेत्तिगाी ॥ १७८ ॥

पं० २ क० पु० श्रधरीकृत्येति पाठः।

पं॰ १० क॰ ख॰ पु॰ प्रतिकर्मव्यवस्थैवेति पाठः।

पं० ११ कः पुः श्रसंकुचितचित्रैकारम्यमेवेति पाठः।

### शिवतादात्म्यमापत्रा समावेशोऽत्र शांभवः ।

संवित्तिः श्रर्थात् संकुचितरूपा ॥ १७८ ॥

ननु स्रत्र उत्पत्तौ विकल्पापेक्षित्वं मा भूत् तथात्वे हि शाक्तोपायादस्य भेदो न स्यात् , स्रौत्त-रकालिकाः पुनर्विकल्पाः किमत्र श्रपेक्ष्यन्ते न वा ? इत्याशङ्क्याह

> तत्प्रसादात्पुनः पश्चा-द्वाविनोऽत्र विनिश्चयाः ॥ १७६ ॥ सन्तु तादात्म्यमापत्रा न तु तेषामुपायता ।

तच्छव्देन निर्विकल्पकपरामर्शः । श्रविकल्प-क्येव संवित्त्या शिवात्मताधिगमः कृतः इति कृतस्य करणायोगात् तत्पृष्ठभाविनां विकल्पानां तत्र श्रकिंचित्करत्वम् इत्याह न तु 'तेषामुपायता' इति ॥ १७६ ॥

पं० ४ ख० पु० विकल्पापेक्रवमिति पाठः।

पं०६ क० ख० पु० ऋषेचन्ते इति पाटः ।

पं • १३ क • पु • शिवात्मनाभिगम इति पाठः ।

श्चत एव च स्त्रविकल्पस्य विकल्पापेचां प्रामाग्यं वदन्तो निरस्ताः इत्याह

> विकल्पापेत्त्या मान-मविकल्पमिति ब्रुवन् ॥ १८० ॥ प्रत्युक्त एव सिद्धं हि विकल्पेनानुगम्यते ।

श्रनियगतार्थविषयं खलु प्रमाणम् । यदाद्युः

'ग्रनधिगतविषयं प्रमाग्रम् ग्रज्ञातार्थप्रकाशो वा ।'

इति । निर्विकल्पकग्रहीतमेव वस्तु च तत्पृष्टभावी विकल्पः परिच्छिनत्ति इति, तस्य ग्रहीतमाहकत्वात् स्वात्मन्येव प्रामाग्यं नास्ति – इति कथमन्यस्यापि प्रामाग्ये निमित्ततां यायात् । श्रत श्राह 'सिद्धं हि विकल्पेनानुगम्यते' इति । सिद्धम् इति श्रधिगतम् । **अनुगम्यते इति श्रनु पश्चात् गम्यते श्र**धिगम्यते इत्यर्थः ॥ १८० ॥

ननु प्रवर्ततां नाम ग्रहीतेऽर्थे विकल्पः, तत्र पुनरध्यवसायात्मकत्वादस्य प्राहकत्वं न युज्यते

पं॰ 🖚 क॰ ख॰ पु॰ अज्ञातार्थविषयो वा इति पाठः।

इति 'ग्रहीतं ग्रह्णामि' इति प्रतिपत्तिरस्य कथं स्यात् ? इत्याशङ्कवाह

> गृहीतमिति सुस्पष्टा निश्चयस्य यतः प्रथा ॥ १८१ ॥ गृह्णामीत्यविकल्पैक्य-बलात्तु प्रतिपद्यते ।

ग्रहीतिमिति प्रथा हि विकल्पस्य भावादौपपित्तकी— ग्रहीत एवार्थे स्त्रस्य प्रवृत्तेः, यत्तु ग्रह्णामि इति प्रति-पद्यते तत् दृश्यविकल्प्यार्थेकीकारादिना निर्विकल्पके-कात्म्यावलम्बनबलात् इति युक्तमुक्तं 'विकल्पेन ग्रहीतं ग्रह्मते' इति ॥ १८१ ॥

ननु ज्ञानं खलु ज्ञापकं न तु कारकम् इति, तेन वस्तुनो ज्ञितः स्यात् न तु सिद्धिः इति कथमुक्तं 'सिद्धं विकल्पेनानुगम्यते' ? इत्याशङ्क्याह

> त्र्यविकल्पात्मसंवित्तौ या स्फुरत्तैव वस्तुनः ॥ १८२॥

पं० ४ ग० पु० यथा प्रथेति पाटः ।

पं ७ क पु प्रथा हि विकल्पभावादै। प्रतिपत्तिगृहीत एवार्थ इति पाठः ।

पं • म क • पु • अस्याः प्रवृत्तेर्यंतु गृह्मामीत्यविकल्पैकवतात्तं प्रतीति पाठः ।

## सा सिद्धिर्न विकल्पात्तु वस्त्वपेत्ताविवर्जितात् ।

श्राभासवादे हि श्राभासमानतेव सिद्धिः इत्युक्तं स्फुरतेव वस्तुनः सिद्धिः । ननु विकल्पानामपि स्वात्मनि श्राविकल्पकत्वात् स्फुरद्रूपता श्रास्त इति किमिति न ततोऽपि वस्तुनः सिद्धिः स्यात्? इत्याशङ्क्याह 'न विकल्पात्' इति, 'सर्वो विकल्पः स्मृतिः' इति नीत्या विकल्पानां तावत् स्मृतिरेव रूपं, सा च श्रमंनिहिते पूर्वानुभूत एव श्रयें प्रवर्तते इति विकल्पानां वस्त्वनपेक्षित्वं, यद्यपि च स्वतन्त्रविकल्पादौ चेत्रज्ञनिर्मितानां योजनास्ति तथिप पूर्वानुभवसंस्कारजा एव तेऽथीः इत्युक्तं 'वस्त्वपेक्षाविवर्जितात्' इति । यस्य च यदपेचा नास्ति स कथं तिसद्धौ निमित्ततां यायात् इति भावः ॥ १८२ ॥

यद्येवं निर्विकल्पकासिद्ध एव श्रर्थे विकल्पः प्रव-र्तते न श्रिधिकं किंचित्करोति तत्किमिति तेन स कचिदपेक्ष्यते इत्याह

> केवलं संविदः सोऽपं े नैर्मल्येतरविभ्रमः ॥१८३॥

# यद्विकल्पानपेत्तत्व-सापेत्तत्वे निजात्मनि ॥

एवं संविदः सर्ववादिसिद्धं व्यवहारादौ विकल्प-सापेत्तत्वं परिहृत्य विकल्पानपेत्तत्वमेव स्फुटीकर्तु-मुदाहरति

> निशीयेऽपि मिर्गाज्ञानी विद्युत्कालपदर्शितान् ॥१८४॥ तांस्तान्विशेषांश्चिनुते रत्नानां भूयसामपि ॥

वैकटिको हि श्रचिरस्थायिनि परिमितेऽपि श्रालोके भूयसामपि रत्नानाम् श्रतिसूक्ष्मान् परस्पर-विशेषान् श्रवसायं विनापि श्रनुभवातिशयादेव जानीते, येन 'इदमल्पम्, इदं महत्,' इदमितोऽपि महद्रत्नम्' इत्यस्य विवेकः स्यात् ॥ १८४॥

किं चात्र श्रनुभवातिशये निमित्तं, येन विकल्प-नैरपेक्ष्येणापि वस्तुनः सिद्धिः स्यात् ? इत्याह

नैर्मल्यं संविदश्चेदं पूर्वाभ्यासवशादयो ॥ १८५ ॥

#### त्र्यनियन्त्रेश्वरेच्छात इत्येतच्चर्चयिष्यते ।

पूर्वाभ्यासो जन्मान्तरीयः इति, त्रत एव चर्चयि-ष्यते त्रयोदशाहिकादौ ॥ १८४ ॥

न केवलमस्य त्रावेशस्य त्रैविध्यमेव त्रस्ति, यावदवान्तरप्रकारत्वमपि इत्याह

पश्चाराद्विधता चास्य समावेरास्य वार्गीता ॥ १८६ ॥ तत्त्वषट्त्रिंशकौतत्स्थ-स्फुटभेदाभिसन्धितः । वर्गिता इति श्रीपूर्वशास्त्रे । यदुक्तं तत्र

> 'रुद्रशक्तिसमावेशः पश्चधा ननु चर्च्यते । भूततत्त्वात्ममन्त्रेशशक्तिभेदाद्वरानने ॥ पश्चधा भूतसंज्ञोऽत्र त्रिंशद्धा तु तथापरः । ग्रात्माख्यस्त्रिविधः प्रोक्तो दशधा मन्त्रसंज्ञकः ॥ द्विविधः शक्तिसंज्ञोऽपि ज्ञातव्यः परमार्थतः । पश्चाशद्वेदभिन्नोऽयं समावेशः प्रकीर्तितः ॥'

पं॰ १ ग॰ पु॰ श्रस्याविशेषस्य इति पाठान्तरं च। पं॰ ६ ख॰ पु॰ प्रकारस्वमेवाहेति पाठः।

इति । श्रत्र च हेतुः – तत्त्व इति । तत्त्वषट्तिंशकं च एतत्स्थानि तत्त्वषट्तिंशन्मध्यपतितानि पुमादीनि पृथग्व्याख्यास्यमानानि तत्त्वानि च, तेषां यो वक्ष्यमाणप्रकारः स्फुटो भेदः तस्य श्रनुसंधा-नम् ॥१८६॥

तमेव भेदं निरूपयति

एतत्तत्त्वान्तरे यत्युं-विद्याशक्त्यात्मकं त्रयम् ॥१८७॥

**ग्रम्भोधिकाष्टा**ज्वलन-

संख्येभेदैर्यतः ऋमात् ।

तिज्ञिन्नम् इत्यध्याहारः, श्रतस्तत्र पुमान्

' ष्पात्मा चतुर्विधेा ह्येषः । '

इत्याद्युक्त्या श्रम्भोधिभिः – सकलप्रलयाकल-विज्ञानाकलशुद्धलच्चाः चतुर्भिः भेदैभिन्नः, तथा विद्या काष्टाभिः – वर्णबिन्द्धर्धचन्द्रनिरोधिनीनादना-दान्तशक्तिव्यापिनीसमनोन्मनात्मभिर्दशभिः भेदै-भिन्ना, तथा शक्तिः ज्वलनैः – इच्छाज्ञानिक्रया-स्मभिः त्रिभिर्भेदैः ॥१८७॥

पं॰ १ स॰ पु॰ भन्नेव हेतुरिति पाठः ।

ननु किमिति इदमेव तत्त्वत्रयं भेदेन निर्दिष्टम् ? इत्याशङ्क्याह

> पुंविद्याशक्तिसंज्ञं य-त्तत्सर्वव्यापकं यतः ॥१८८॥ त्रव्यापकेभ्यस्तेनेदं भेदेन गगाितं किल ।

श्रव्यापकेभ्यः इति व्याप्येभ्यस्तत्त्वान्तरेभ्यः इत्यर्थः । मायान्तं हि श्रात्मतत्त्वस्य, सदाशिवान्तं विद्यातत्त्वस्य, शिवान्तं च शक्तितत्त्वस्य व्याप्तिः । यदुक्तं

'माया-सदाशिव-शिवप्रान्तव्याप्त्रो ननु क्रमात् । '

इति ॥१८८॥

न केवलमेतत् तत्त्वान्तरेभ्यो भिद्यते, यावदन्यो-न्यमपि इत्याह

त्र्रशुद्धिशुद्ध्यमानत्व-शुद्धितस्तु मिथोऽपि तत् ॥१८६॥ पुमान् श्रशुद्धो – भेदमयत्वात्, विद्या शुद्ध्यमाना–

पं० ११ ख० पु० व्यासीन्यनुकमादिति पाठः ।

भेदाभेदमयत्वात्, शुद्धा शक्तिः – अभेदमयत्वा त् ॥१८६॥

ननु श्रस्तु एवं, भूतानां पुनः पृथक् निर्देशे किं-निमित्तम् ? इत्याशङ्क्याह

> भूतान्यध्यत्तासिद्धानि कार्यहेत्वनुमेयतः । तत्त्ववर्गात्प्टथग्भूत-समाख्यान्यत एव हि ॥१६०॥

भूतानि तावत् प्रत्यक्षसिद्धानि इति, तदेव एषां तत्त्वान्तरेभ्यो भेदेन उपादाने निमित्तं, तानि हि नित्यानुमेयान्येव, तदाह 'कार्यहेत्वनुमेयतः तत्त्व-वर्गात्' इति । तथा चात्र भूतानि कारणपूर्वकाणि द्याचैतन्ये सति श्रनेकसंख्यायोगित्वात् घटादिवत् इत्यनुमानम् । यद्येषां कारणं तानि

' तन्मात्रेभ्यश्च भूतानि .....।'

इत्याद्युक्तेः तन्मात्राणि इति, स्वकार्येभ्यो भूतेभ्य एषाम् श्रनुमेयत्वम् । एवम् श्रनेनैव श्रनुमानेन मा-यान्तः सकलतत्त्ववर्गोऽनुमातव्यः। एतच्च तत्त्वाध्वनि भविष्यति इति नेहायस्तम् । त्रत एव इति प्रत्यच-सिद्धत्वात् ॥१६०॥

ननु भृतानां प्रत्यक्षसिद्धत्वम् श्रनुमेयात् तत्त्व-वर्गात् पृथक्त्वेऽस्तु निमित्तं, कथं पुनर्भूतत्वेऽपि तदेव ? इत्याशङ्क्याह

> सर्वप्रतीतिसद्भाव-गोचरं भूतमेव हि । विदुश्चतुष्टये चात्न सावकाशे तदास्थितिम् ॥१९१॥

सर्वेषां विदुषामविदुषां वा प्रतीतौ सता पारमा-धिंकेन सत्ताया गोचरमेव हि भूतम् उच्यते । भूतं हि सत्यं, तच सत्यं, यत्र न कदाचिदिप कस्यचि-दिष विप्रतिपत्तिः, श्रनुमेये पुनरिवदुषां तावत् प्रती-तिर्नास्त्येव, विदुषां च प्रतीताविष बहुप्रकारं परस्परं विप्रतिपत्तिः इति तत्र श्रसत्यत्वसंभावनािष भवेत् इति भावः । चो हेतौ, श्रतश्च सर्व एवात्र श्रव-काशः तद्दातृत्वादाकाशः, तत्साहिते वाय्वन्ते चतुष्टये

प॰ १७ ग॰ पु॰ तत्तादक्तवादाकाश इति पाठान्तरं च वर्तते।

पृथिव्यादिभूतपञ्चके सर्वप्रतीतिसद्भावगोचरत्वात तस्य भूतत्वस्य श्रास्थितिम् श्रवस्थानं विदुः इति युक्तमुक्तं 'भूतसमाख्यान्यत एव' इति । एवं भौत श्रावेशः पञ्चधा, श्रात्मावेशश्र त्रिधा । एकोऽपि पुंस्तत्त्वरूप श्रात्मभेदः तत्त्वमध्ये ऽवस्थाप्यः, श्र-न्यथा हि तात्त्व श्रावेशः त्रिंशद्धा न स्यात् । विद्या-याश्च समनन्तरोक्तेन सामान्यात्मना मान्त्रेण् रूपेण दशधावेशः । विशिष्टेन तु मन्त्र-मन्त्रेश-मन्त्रमहे-शात्मना रूपेण श्रस्यास्तत्त्वमध्ये परिगणनम् । एवं शक्तेरिप एकं भेदं तत्त्वमध्ये व्यवस्थाप्य तदीय श्रा वेशो द्विधा । शिवस्तु समावेश्य एव इति न तत्रा-वेशोऽस्ति-तस्य परमाद्वयस्वभावत्वात्, तदपेच्नया समावेश्यसमावेशकलक्षणभेदानुपपत्तेः तद्युक्तमुक्त-म् 'श्रस्य समावेशस्य पञ्चाशाद्विधत्वम्' इति ॥१६१॥

ननु श्रीपूर्वशास्त्रे रुद्रशक्तिसमावेशस्य पञ्चधात्व-चर्चनं प्रतिज्ञाय भूतादीनां स्वरूपनिरूपणं कृतम्? इत्याह ।

प॰ २ क॰ ख॰ पु॰ भूततन्वस्थितिमिति पाठः।

प• १० ग० पु० तत्त्वमध्ये श्रवस्थापि इति पाठः ।

रुद्रशक्तिसमावेशः
पञ्चधा ननु चर्च्यते ।
कोऽवकाशो भवेत्तत्र
भौतावेशादिवर्गाने ॥१६२॥
प्रसंगादेतदितिचेत्समाधिः संभवत्रयम् ।
नास्माकं मानसावर्जी

लोको भिन्नरुचिर्यतः ॥१६३॥
कोऽवकाश इति – भौतावेशादीनाम अप्रस्तुतत्वात्,
इदमेव हि तदप्रस्तुताभिधानं यदन्यदुपक्रम्य अन्यदभिधीयते इत्यतश्चोदितं 'कोऽवकाशो भौतावेशादिवर्णने' इति । अथ रुद्रशक्तिसमावेशवर्णने प्रतिज्ञातेऽपि प्रसंगादेतदुक्तम्, इति पुनस्तदप्ययुक्तम्
इत्याह 'प्रसंगादेतत्' इति । निर्णीतप्राये प्रकान्तेऽधें
यितंचिदनुषक्तत्वेन अप्रकृतम् अभिधीयते तत्रायं
समाधिः 'प्रसंगादेतदुक्तम्' इति । इह तु उदिष्टेऽपि
प्रकृते लक्षणपरीक्षादि अनुक्तवेव भूतावेशादीनाम्

पं॰ ११ स्त॰ ग॰ पु॰ भौताचावेशवर्याने इति पाटः ।

पं॰ १२ ग॰ पु॰ प्रस्तुतेऽपि प्रसङ्गादित्युक्तम् ।

श्राकस्मिकमेव श्रभिधानं कृतम् इति को नामायं प्रसंगः। एवं हि श्रप्राकरियकानां प्रमेयाणामान-न्त्यात् श्रनन्तान्तरङ्गप्रमेयप्रतिपादनप्रसंगः स्यात् ? इत्युक्तं 'नास्माकं मानसावर्जी' इति ॥१६२॥१६३॥

यद्येवं तर्हि किं प्रतिपत्तव्यम् ? इत्याह

उच्यते द्वैतशास्त्रेषु परमेशाद्विभेदिता । भूतादीनां यथा सात्र न तथा द्वयवर्जिते ॥१९४॥

श्रत्र इति श्रद्धयशास्त्रे श्रीश्रीपूर्वे । सा इति विभि-न्नता । तन्निषेधे तु द्वयवर्जितत्वं हेतुः ॥१६४॥ ततश्चर्कि स्यात् ? इत्याशङ्क्याह

यावान्षट्त्रिंशकः सोऽपं यदन्यदपि किंचन । एतावती महादेवी

रुद्रशक्तिरनर्गला ॥१६५॥

श्रन्यत् इति – तद्भेदा एव भुवनाद्याः । श्रनर्गला इति – व्यापकत्वादप्रतिहृता इत्यर्थः । यदुक्तं 'त्वच्छक्तिचकात्मकमेव विश्वं प्राह्मप्रहीतृमह्णात्मनैतत् । धन्तादिमध्येषु सदा विभाति नात्यन्तभिन्नं भवते।ऽस्ति किंचित् ॥'

इति ॥१६४॥

एतच तत्रत्येनैव स्रर्थेन संवादयति तत एव द्वितीयेऽस्मि-त्रधिकारे न्यरूप्यत । धरादेर्विश्वरूपत्वं

पाञ्चदश्यादिभेदतः ॥१९६८॥ तत एव इति—हद्रशक्तेरेव तावत्स्फाररूपत्वात् ।

श्रास्मिन् इति -श्रीपूर्वशास्त्रे । यदुक्तं तंत्रेव

'शक्तिमच्छक्तिभेदेन धरातत्त्वं विभिद्यते । खरूपसिहतं तम्र विज्ञेयं दशपञ्चधा ॥'

इत्यादि

'····· शिवः साचान्न भिद्यते ।'

इत्यन्तम् । एतच्च तत्त्वभेदने भविष्यति, इति ग्रन्थविस्तरभयात् नेह श्रायस्तम् ॥१६६॥ ननु यद्येवं तर्हि रुद्रशक्तावेवं-समावेशोऽभिधीयतां किं भूताद्यावेशेन इति स एव दोषः ? इत्याशङ्कां गर्भीकृत्य, एतदेव उपसंहारभङ्गचा दृष्टान्तं दर्शयन् उपपादयति

> तस्माद्यथा पुरस्थेऽर्थे गुगाद्यंशांशिकामुखात् ।

निरंशभावसंबोध-स्तथैवात्रापि बुध्यताम् ॥१६७॥

यथा संनिहिते घटादौ अर्थे लौहित्याद्यंशाभास-द्वारेण अनेकसामान्याभाससंमेलनात्मनो निरंशस्य अलग्डस्य अर्थस्य सम्यक् स्वालच्चग्येन बोधो भवेत् तथैव अत्रापि भूताद्यंशमुखेन निखिल्लस्द्रशक्त्य-वभासः इत्यधिगन्तव्यम् ॥१६७॥

एवमिप किं स्यात् ? इत्याशङ्क्याह

त्र्यत एवाविकल्पत्व-ध्रौव्यप्राभववैभवैः ।

त्र्यन्यैर्वा शक्तिरूपत्वा-द्वर्मैः स्वसमवायिभिः॥१६**८॥** 

सर्वशोऽप्यथ वांशेन तं विभुं परमेश्वरम् ।

पं• १३ क० पु• श्रत एव विकल्पेति पाठः।

उपासते विकल्पौघ-संस्काराचे श्रुतोत्थितात् ॥१९६॥ ते तत्तत्त्वविकल्पान्तः-स्फुरत्तद्धर्मपाटवात् । धर्मिगां पूर्गाधर्मौघ-मभेदेनाधिशेरते ॥२००॥

श्रत एव इति — धर्ममात्रावगममुखेन धर्मिग्यव-गमात् । ध्रुवस्य भावो ध्रोव्यं — नित्यत्वम् । श्रन्यैः इति — पूर्णत्वादिभिः, स्वसमवायिभिः इति — शक्ति-रूपत्वादिभिन्नेरित्यर्थः । ये केचन श्रुतचिन्ताद्युत्थि-ततत्तन्नियतधर्मविषयस्य विकल्पोधस्य संस्कारम् श्रवलम्ब्य परमेश्वरं समनन्तरोद्दिष्टाभिः सर्वाभिरेव शक्तिभिः एकयेव वा शक्त्या समाविशन्ति, ते समाविष्टाः सन्तः, ते ते ये विकल्पाः तेषाम् श्रन्तः स्वाकारतया स्फुरन्तः, ते नियता श्रानियता वा धर्माः शक्तयः, तेषां पाटवं प्रबोधः, तदाश्रित्य पूर्णधर्मोधम् श्रनन्तशक्तिखचितत्वेन पूर्णस्वभावं

पं ३ स० पु ० तेन तस्त्वविकल्पेति पाटः ।

धर्मिणं शक्तिमन्तं परमेश्वरम् स्रभेदेन स्रधिशेरते —
तद्रूपतया स्फुरन्ति इत्यर्थः ॥१६८॥१६६॥२००॥
ननु एकस्यापि नानाविधधर्मयोगिनोऽर्थस्य स्राख्यां स्वाख्येनेव प्रतीतिगोचरीभावः संभवति न तु
इतरथा इति किमेतदुक्तम् ? इत्याशङ्काशान्त्यर्थम्
एतदेव संवादयति

ऊचिवानत एव श्री-विद्याधिपतिरादरात् ।

तदेव पठति

त्वत्त्वरूपमविकल्पमत्त्जा कल्पने न विषयीकरोति चेत् । ग्रम्तरुञ्जिखितचित्रसंविदो नो भवेयुरनुभूतयः स्फुटाः ॥२०१॥ यदि नाम ऐन्द्रियिकी निर्विकल्पप्रतीतिः ग्रवि-कल्पम् – श्रविभागमपि त्वत्स्वरूपं, कल्पने नियत-

पं० ३ क० पु० श्रखण्डेनैवेति पाठः।

पं• ११ क॰ पु॰ कल्पनमिति पाठः।

पं• १३ क० पु॰ बभू बुरिति पाठः।

पं॰ १४ क॰ पु॰ त्वस्वरूपकरूपने इति समस्तः पाठः ।

तत्तद्धर्मविषयत्वेन भेदनमवलम्ब्य न विषयीक्कर्यात् तत् स्फुटा — नियतैकतरधर्मावभासमुखेन धर्मिस्वरू-पावभासमय्यः, श्रन्तः — श्रस्फुटाकारत्वेन, उल्लिखिताः चित्राः — श्रवान्तरनानाधर्मविषयाः संविदो यासां ताः, एवंविधाः श्रनुभूतयः — श्रनुभवा, नो भवेयुः न उत्पर्धरन् इत्यर्थः । यदि हि सर्वधर्माकान्त्या धर्मि-णि सर्वे श्रनुभवाः स्युः तत् परिव्राडित्यादौ एकै-कस्यापि तिस्नः कल्पना भवेयुः, तेन स्वेच्छावशात्, श्रार्थत्वानुरोधाद्वा, नेपुण्याद्वा प्रतिप्रमातृनियत-धर्मावभासमुखेनेव धर्मिण्यवभासो भवेत् न तु इत्रस्था इति युक्तम् — एकत्रशक्त्यवभासमुखेन श्रन-न्तशक्ताविष परमेश्वरेऽवभासः इति ॥२०१॥

एतच न केवलं युक्त्या सिद्धं यावदागमेनापि इत्याह

> तदुक्तं श्रीमतङ्गादौ स्वशक्तिकिरगात्मकम् । स्रय पत्युरिधष्टान-मित्याद्युक्तं विशेषगौः ॥२०२॥

पं॰ ११ क० पु॰ शक्त्यवभासेनानन्तराक्ताविति पाठः।

तस्यां दिवि सुदीप्तात्मा निष्कम्पोऽचलमूर्तिमान् । काष्ठा सैव परा सूक्ष्मा सर्वदिक्कामृतात्मिका ॥२०३॥ प्रध्वस्तावरगाा शान्ता वस्तुमात्रातिलालसा । श्राद्यन्तोपरता साध्वी मूर्तित्वेनोपचर्यते ॥२०४॥

स्वशक्तिकिरणात्मकं यद्वस्तु तत् 'पत्युरिषष्टानम्'
इत्यादिभिः विशेषणेः श्रर्थात् विशिष्टमुक्तम् इति
संबन्धः। 'श्रथं पत्युरिषष्टानं स्वशक्तिकिरणात्मकम्।'
इत्येवं-पाठ ऐशः, प्रन्थकृता पुनरेवं विध्यनुवादभावदर्शनार्थम् श्रन्यथा पाठः कृतः, तान्येव विशेषणानि
दर्शियतुं 'तस्याम्' इत्यादि 'उपचर्यते' इत्यन्तमागमः
पठितः, स्वा श्रनन्यसाधारणा याः शक्तयः ता एव
श्रभिन्नत्वप्रकाशत्वानन्त्यादिना किरणा रश्मयः

पं० १२ क० पु॰ मीलः, ग॰ पु॰ पाठान्तरात्मा पुनरेवंविधानुभवदर्शनार्थ-मिति पाठः।

तदात्मकं,पत्युः – शक्तिमतः, श्रधिष्टानम् – श्रमिव्य-क्तिस्थानम् इत्यर्थः । शक्तिरेव तज्ज्ञतावुपायः, यदुक्तं

'यद्यालोकोन दीपस्य किरणैर्भास्करस्य वा।

**ज्ञायते दि**ग्विभागादि तद्वच्छक्त्या शिवः प्रिये ॥'

इति । त्रत एव तस्यां शक्तौ, दिवि द्योतमानायां, सोऽपि सुष्टु दीप्तात्मा – महाप्रकाशवपुः, श्रत एव निष्कम्पः – स्वस्मिन्नेव रूपे त्रवस्थितः, तस्य हि प्र-काशात्मनः स्वरूपात्प्रच्यावे सर्वमिदम् श्रन्धं स्यात्. श्रत एव च श्रचलया −महाप्रकाशमय्या प्रश<del>स</del>्यया मूर्त्या युक्तः, यतश्च तस्यामेवं-विधायाम् श्रयमेवं-विधः, ततः सैव परा काष्टा लोकोत्तरा विश्रान्तिभृः, **ग्र**त एव सूक्ष्मा परिच्छेत्तुमशक्या – परप्रमात्रे-करूपत्वात् , श्रत एव वस्तुमात्रे पारमार्थिके रूपे श्रतिशयेन लालसा – तत्स्फुरत्तात्मिका इति यावत् । एवं च प्रकर्षेण निःसंस्कारतया ध्वस्तानि बाह्यावरणानि यया सा प्रशान्तभेदा इत्यर्थः, **ग्र**त एव शान्ता चिन्मात्ररूपा इत्यर्थः । एवमपि

पं० ५ ख० ग० पु० शक्तौ विद्योतमानायामिति पाटः।

पं॰ स्त्र• पु॰ सर्वमिदमेतदिति पाटः।

पं• १ क० पु० शत प्वाचवतयेति पाठः।

सर्विदेचु भवा स्थावरजङ्गमात्मकजगद्रूपत्वात् चित्र-स्वभावा इति यावत् , तदिष श्रमृतात्मिका नित्या, श्रत एव श्राद्यन्तोपरता, श्रनित्ये हि श्राद्यन्तो भवतः, श्रत एव साध्वी — श्रनित्यत्वादिदोषकालुष्य-रहिता इत्यर्थः, एवं-विधा च एषा शक्तिमतः परमे-श्वरस्य मूर्तित्वेन उपचर्यते — गौएया वृत्त्या तद्रूपतया श्रभिधीयत इत्यर्थः ॥२०२॥२०३॥२०४॥

ननु उपचारे मुख्यार्थबाधादिना त्रितयेन श्रवश्य-भाव्यं, तच्चात्र किमस्ति न वा ? इत्याशङ्क्याह

तथोपचारस्यात्रैत-

ब्रिमित्तं सप्रयोजनम् ।

निमित्तम् इति कारणम्, तद्वशादेव हि उपचारो भवेत् इति भावः। तत्र शक्तेः शक्तिमद्रूपत्वाभिधाने बाधितस्तावत् मुख्योऽर्थः, संबन्धश्च तयोरुपायो-पेयभावः॥

तदाह

तन्मुखा स्फुटता धर्मि-गयाशु तन्मयतास्थितिः ॥१०५॥

<sup>🍅</sup> १३ कः पुः शक्तिमद्भूपत्वाभिमाने इति, सः पुः रूपत्वाभिमानेनेति पाठः।

त एव धर्माः शक्त्याख्यास्तैस्तैरुचितरूपकैः ॥
ग्राकारैः पर्युपास्यन्ते
तन्मयीभावसिद्धये ॥२०९॥

सा शक्तिः मुखम् उपायो यस्याः, स्फुटता नाम किमुच्यते इत्युक्तम् 'त्राशु तन्मयतास्थितिः' इति, श्रासादितायां शक्तावासादित एव शिवः इत्याशयः। एतदेव च मुख्यं प्रयोजनम् ॥२०६॥

श्रत एवाह

तत्र काचित्पुनः शक्ति-रनन्ता वा मिताश्च वा । स्राद्यिपेडवतासत्त्व-न्यायाद्दूरान्तिकत्वतः ॥२००॥

श्रनन्ता मिताश्च इत्यर्थाच्छक्तीः । धवतासत्त्व-न्यायात् इति – धवता हि श्रधवव्यावृत्ताः स्वव्य-

पं०६ ख० पु० तद्यक्तः मिति पाटः।

\_पं॰ १२ ख॰ पु॰ श्राचिपेद्धुवतेति, श्रन्तिकात्तत इति च पाठः । ग॰ पु॰ श्रन्तिकारतत इति पाठः।

पं• १४ ख० पु० ध्रुवतासस्त्रेति पाठः ।

क्तीरेव श्राचिपित इत्यस्याः परिमितवस्त्वाक्षेपि-त्वम्, सत्त्वं पुनर्धवाधवात्मिन सर्वत्रेव श्रस्ति इत्यस्यानन्तवस्त्वाक्षेपित्वम् श्रत एव च मितवस्त्वा-क्षेपिग्यो दूरा — श्रव्यापकत्वेन सर्वत्र श्रसन्निहि-तत्वात्, श्रनन्तवस्त्वाक्षेपिग्यस्तु श्रासन्ना — व्यापक-त्वात् सर्वत्रेव संनिहितत्वात् ॥२०७॥

एतदेव प्रकृते योजयित तेन पूर्गास्वभावत्वं प्रकाशत्वं चिदात्मता । भैरवत्वं विश्वशक्ती-राद्विपेद्व्यापकत्वतः ॥२०८॥ सदाशिवादयस्तूर्ध्व-व्याप्त्यभावादघोजुषः । शक्तीः समाद्विपेयुस्त-दुपासान्तिकदूरतः ॥२०६॥

पं० ३ क० पु० इत्यस्यानन्तरवस्त्रिवति पाठः ।

पं० ४ ख॰ पु॰ ध्रुवा अन्यापकेति पाटः ।

पं ४ क ० पु चेपिण्यस्त्वसन्त्वन्यापकेति, सः पुः चेपिण्यस्तु सन्त्रास्त्रापकेति पाटः।

श्रधोजुषः इति – ईश्वरादिकाः शक्तीः, तदिति पूर्णस्वभावत्वसदाशिवत्वादेः व्यापकत्वाव्यापकत्वस्व-भावत्वाद्धेतोः । पूर्णस्वभावे हि रूपे उपासन्नाः पूर्ण-मेव भुक्तिमुक्तिलक्षणं फलम् श्रासादयन्ति, श्रपूर्ण-स्वभावे पुनरपूर्णत्वमेव इत्युक्तम् 'उपासान्तिकदूरत' इति । श्रत एव च दर्शनभेदः ॥२०८॥२०६॥

नतु विकल्प एव तत्कल्पनाबलान्नियतः सामा-न्यात्मा धर्मोऽवभासते इति तत्र तन्मुखेन धर्मिणि श्रवभासो भवेत् इत्ययं क्रमः शाक्तोपाये स्यात् न तु श्रखगडवस्त्ववभासात्मनि निर्विकल्पकस्वभावे शाम्भवे इति कथमिहैतदुक्तम् ? इत्याशङ्क्याह

> इत्यं-भावे च शाक्ताख्यो वैकल्पिकपथक्रमः । इह तूक्तो यतस्तस्मात् प्रतियोग्यविकल्पकम् ॥२१०॥

पं॰ २ क॰ पु॰ शिवत्वादेः व्यापकस्वभावत्वाद्धेतोरिति पाठः ।

पं० १२ क० पु० शाक्ताख्ये इति पाठः।

पं १४ क० पु वोगाविकल्पनम् इति पाठः।

इह इति शाम्भवावसरे, तस्मात् इति विकल्पात्, प्रतिपक्षे हि निरूपिते सुष्टु पक्षनिरूपणं कृतं स्यात् इति — नैतद्प्रस्तुतं किंचिद्मिहितामिति भावः । विकल्पे हि क्रमेण श्रखण्डवस्त्ववभासो भवति श्रविकल्पे पुनरक्रमेण् इति — प्राप्ताविकल्पिस्थितिर्यत्र कुत्रचिद्वधत्ते तत्रास्य तदैव शिवतापत्तिः स्यात् ॥२१०॥

तदाह

त्र्रविकल्पपथारूढो येन येन पथा विशेत् । धरासदाशिवान्तेन तेन तेन शिवीभवेत् ॥२११॥ एतदेव उदाहरति निर्मले दृदये पाग्य-स्फुरद्भूम्यंशभासिनि । प्रकाशे तन्मुखेनैव संवित्परशिवात्मता ॥२१२॥

पं॰ १ क॰ ग॰ पु प्राप्तविकल्पस्थितिरिति पाटः । पं॰ १० ग॰ पु॰ पथा त्रजेदिति पाटः । पं॰ १४ क॰ स्न॰ पु॰ प्राप्तस्फुरदिति पाटः ।

इह खल्ज निर्मले हृदये पूर्णाहं विमर्शात्मनि, श्रत एव प्राप्यम् – श्राखगुड्येन प्रकृष्टं कृत्वा, स्फुरद्भूमि-लक्षणः तत्त्वान्तरापेक्षया श्रंशः – षट्टित्रंशो भागः, तदाभासात्मनि प्रकाशे तद्भृम्यंशात्मनेव उपायेन संवित्परशिवात्मता – तदावेशः स्यादित्यर्थः ॥२१२॥

एतंव उपसंहराति
एवं परेच्छाशक्त्यंशसदुपायिममं विदुः ।
शाम्भवाख्यं समावेशं
सुमत्यन्तेनिवासिनः ॥२१३॥

परा भद्वारिकारूपा च ग्रसौ इच्छाशक्तिः, तदा-त्मकश्च ग्रसौ ग्रंशः

'·····परं त्विच्छात्मकं मतम् ।'

इत्याद्युक्तेः शाक्ताद्यपेक्षया साक्षादुपायत्वात् संश्चासौ उपायः तं, सुमत्यन्तेनिवासिनः इति –श्रीसोमदेवा-

पं॰ २ क• ख॰ पु॰ प्राप्रमाखण्ड्येनेति पाटः।

पं॰ ४ क॰ पु॰ प्रकाशेन भूम्यंशात्मनैवेति पाठः ।

पं॰ ६ क॰ पु॰ तदेवेापपादयतीति पाठः ।

दयः । श्रीसुमतिनाथस्य श्रीसोमदेवः शिष्यः, तस्य श्रीशम्भुनाथः इति हि श्रायातिक्रमविदः । यद्ध-क्ष्यति

'श्रीसोमतः सकलवित्किल शम्भुनायः ।'

#### इति । यत्तु

'कश्चिद्दिखभूमिपीठवसितः श्रीमान्विभुर्भैरवः
पश्चस्रोतिस सातिमार्गविभवे शास्त्रे विधाता च यः।
लोकेऽभृत्सुमतिस्ततः समुद्दभृत्तस्यैव शिष्याप्रणीः
श्रीमाञ्छम्भुरिति प्रसिद्धिमगमज्ञालन्धरात्पीठतः॥'

इत्यन्यत्रोक्तं, तत्परमग्रवभिप्रायेगीव योज्यम् । यद्वा 'यावानस्य हि सन्तानस्तावानेको गुरुर्मेतः ।'

इत्यादिवक्ष्यमाणनीत्यवलम्बनेन एतद्याख्येयम्। एवं

'इति श्रीसुमतिप्रज्ञाचिन्द्रकापास्ततामसः । श्रीशम्भुनायः सद्भावं जाप्रदादौ न्यरूपयत् ॥'

इत्यादाविष ज्ञेयम् ॥२१३॥ इदानीं शाम्भवमुपायं प्रतिपाद्य, शाक्तमप्याह शाक्तोऽय भग्यते चेतो-धी-मनोहंकृति स्फुटम् ।

पं॰ ११ क॰ पु॰ यावान्यस्येति पाटः । पं॰ १३ ग॰ पु॰ चन्द्रिकाशान्ततामस इति पाटः ।

# सविकल्पतया माया-मयमिच्छादि वस्तुतः ॥२१४॥

. एतचात्र न मनोमात्रम् इत्याह धीमनोऽहंकृति इति । श्रत एव स्फुटं – साक्षादिभव्यक्तस्वरूपम् इत्यर्थः । ततश्च

'सर्वो विकल्पः संसारः ।''

इत्यादिनीत्या भेदप्रथारूपम् इत्युक्तं—'सविकल्पतया मायामयम्' इति । एवमपि परमार्थतो यथायोगम् एतदिच्छाज्ञानिक्रयात्मकम् इत्युक्तम् 'इच्छादि-वस्तुतः' इति । यथा खल्ल पतिरिच्छाद्याभिः शक्ति-भिर्विश्वं निर्मिमीते तथेव विकल्पाद्यपि बुद्ध्याद्य-न्तःकरणत्रयेण पशुरित्याशयः, विकल्पादौ हि प्रायः क्षेत्रज्ञस्येव स्वातन्त्र्यम्, तिक्नर्माणं च एतञ्चया-धीनमेव इत्येवमुक्तम् ॥२१४॥

पं• ३ ग० ५० एतच नात्र मनामात्रमिति पाठः।

पं० 🗶 क० ग० पु० तस्रोति पाठः।

पं० ११ क० पु० निर्मीयते इति पाटः।

पं• १३ ख॰ पु॰ चेत्रज्ञस्य हीति पाठः।

श्रत श्राह

त्र्रभिमानेन संकल्पा-ध्यवसायक्रमेगा यः ।

शाक्तः स मायोपायोऽपि

तदन्ते निर्विकल्पकः ॥२१५॥

इइ हि स्वात्मनि श्रहङ्कारप्रहेण कर्तृत्वमभि-मन्य बाह्यमेषणीयादि तदतद्रृपतया संकल्प्य तदेव च श्रन्यापोहेन निश्चित्य 'श्रहमेव सर्वत्र स्थितः' 'सर्वं वा मय्येव स्थितम्' इत्येवमात्मा यः शाक्तो वैकल्पिकः प्रत्यय उदेति स यद्यपि विकल्पानां भेदनिष्ठत्वात् मायात्मक उपायः तथापि तेषां विकल्पानाम् श्रभ्यासबलेन यथायथं सातिशयवि-कल्पजननात् श्रन्ते स्फुटतमार्थसाक्षात्कारात्मा निर्विकल्पकः शाम्भवः समावेशः स्यात् इत्यर्थः। यद्वक्ष्यति

'म्रनन्तराहिकोक्तेऽस्मिन् स्वभावे पारमेश्वरे । प्रविविचुर्विकल्पस्य कुर्यात्संस्कारमञ्जसा ॥'

पं० ६ कः पु॰ श्रहङ्कारप्रहण्यकर्तृत्वेति पाठः।

पं० ७ ख० पु॰ तदेवान्त्यापाहेति पाठः ।

पं• १ क॰ पु॰ स्थितः पुर्व च मस्येवेति पाठः ।

#### इत्याद्युपक्रम्य

'ततः स्फुटतमोदारताद्रूप्यपरिबृंहिता । संविदभ्येति विमलामविकल्पस्वरूपताम् ॥'

ननु श्रस्मदादेः सर्वस्यैव श्रयत्नोपनतः स्वार-सिको निर्विकल्पकः प्रत्ययः स्थितः इति किंनाम तत्र शाम्भवावेशरूपत्वमुक्तं, यदपि उपेयतया उपदिश्यते? इत्याशङ्क्याह

पशोर्वे याविकल्पा भू-र्दशा सा शाम्भवी परम् । त्रपूर्गा मातृदौरात्म्या-त्तदपाये विकस्वरा ॥२१६॥ सा इति त्रविकल्पा भूः । यदुक्तं

'तस्यां दशायामैश्वरो भावः पशोरपि।'

इति । यद्येवं तर्हि स्रत्र किमुपदेशादियत्नेन ? इत्याह परमपूर्णा इति । संकुचितस्य हि मातुः

पं० ४ क० पु॰ शाक्तस्य उपायस्येति असमसाः पाठः । ग० पु॰ शाक्तस्यो-पायोपायत्वमिति ।

पं० १० क• पु• पशोर्येवाविकल्पेति पाठः ।

संकुचिते एव ज्ञानिकये भवतः, इति कथं तत्रास्य दुरात्मनः साचात् शाम्भवत्वं भवेत् इति भावः, श्रत एव तस्य मातृदौरात्म्यस्य श्रपाये पूर्णतोस्ठासे सा शाम्भवी दशा विकस्वरा पूर्णज्ञत्वकर्तृत्वादिशा-लिनी भवेत् इत्यर्थः, तेन संकुचितज्ञत्वकर्तृत्वाद्यप-हस्तनपुरःसरं स्वात्मप्रत्यभिज्ञापनार्थम् श्रवश्यो-पादेयोऽयम् उपदेशादियतः इति सिद्धम् ॥२१६॥

तदेव प्रकृते योजयति

एवं वैकल्पिकी भूमिः शाक्ते कर्तृत्ववेदने । यस्यां स्फुटे परं त्वस्यां संकोचः पूर्वनीतितः ॥२१७॥

तथा संकोचसंभार-विलायनपरस्य तु । सा यथेष्टान्तराभास-कारिग्गी शक्तिरुज्वला ॥२१८॥

पं० २ क० पु० साज्ञाच्छम्भुत्वं भवेदिति भावः।

पं० ११ ख० पु० यस्यां स्फुटमिति पाठः।

एं १४ स० प्र० विद्यापनपरस्येति पाठः।

इह सिवकल्पज्ञानात्मनि शाक्तोपाये यद्यपि निर्विकल्पापेच्चया स्फुटे ज्ञानिकये, तथापि मातृदौ-रात्म्यात् ते संकुचित एव, इति स्रत्नापि उपदे-शादियत्नेन स्रवश्यं भाव्यं, येन सर्वस्य तथा संकोचिवलायनपरतया सा शाक्ती भूः उज्ज्वला विकस्वरा, यदियम् उपयत्वेन स्रभीप्सितम् स्रन्तः प्रमात्रैकात्म्यस्वभावम् स्राभासं करोति – परप्रमात्रे-करूपतया स्फुरति इत्यर्थः ॥२१७॥२१८॥

ननु शाक्तस्य शाम्भवाद्विकल्पाविकल्परूपत्वेन सिद्धो भेदः, विकल्पैकरूपात् पुनराणवादस्य कथं भेदः स्यात् ? इत्याशङ्कां प्रदर्श्य, तयोरेव भेदमभिधत्ते ।

> ननु वैकल्पिकी किं धी-रागावे नास्ति तत्र सा ।

त्र्रन्योपायात्र तूच्चार-रहितत्वं न्यरूपयत् ॥२१९॥

तत्र इत्यादिना समाधिः, श्रन्य इति उच्चारादयः।

पं० १ ख० पु० विलापनपरतयेति पाठः ।

पं० ७ ख० प्र० परप्रमात्रैकात्म्यरूपेति पाठः ।

पं० १३ क० पु॰ यत्र सा इति पाठः।

पं १६ क० पु॰ अत्र हत्यादिनेति पाठः।

श्राणवे हि उच्चारादि बाह्यमेव श्रवलम्ब्य वैकल्पि-की बुद्धिरस्ति, अत्र शाक्ते पुनस्तद्रहितत्वेन इति विशेषः, त्रात एव चेतसैव इति सावधारणं चिन्तन-मात्रम् त्रत्रोक्तम् ॥२१६॥

नन्वत्र किमुचारमात्रेगीव रहितत्वम्, उत करणा-दिभिरपि ? इत्याह

> उच्चारशब्देनात्रोक्ता बह्वन्तेन तदादयः।

शक्त्युपाये न सन्त्येते भेदाभेदौ हि शक्तिता ॥२२०॥

बह्बन्तेन इति बहुवचनादाद्यथीं हि लभ्यते इति भावः, तेन उच्चारैः रहितम् इति विग्रहो दर्शयि-तव्यः । एते इति उच्चारकरणादयः । न सन्ति इति भेदैकनिष्ठत्वादेषाम् । श्रत्र हि बाह्योच्चारादिरहित-त्वात् श्रभेदस्य विकल्पात्मकत्वाच्च भेदस्यापि सं-भवः इत्युभयमयत्वम् ,तदाह 'भेदाभेदौ हि शक्तिता' इति, श्राणवे पुनर्भेदस्यैव प्राधान्यम् ॥२२०॥

पं॰ १० क॰ पु॰ भेदाभेदी चेति पाठः।

पं॰ १ क॰ पु॰ उच्चारणमात्रेरीवेति पाठः। पं॰ 🖛 क॰ पु॰ बह्बन्तेनैतदाद्य इति पाठः।

तदाह

त्र्रणुर्नाम स्फुटो भेद-स्तदुपाय इहारावः।

रताबुनान इहासानः विकल्पनिश्चयात्मैव

पर्यन्ते निर्विकल्पकः ॥२२१॥

पर्यन्ते निर्विकल्पकः इत्यनेन श्रस्यापि शाम्भव एव विश्रान्तिरिति दर्शितम् ॥२२१॥

ननु

'सदाशिवादयस्तुर्ध्वव्याप्यभावादधो जुषः । शक्तोः समाचिपेयः'······२०स

इत्याद्युक्तयुक्त्या बुद्ध्यादीनां शिवे व्यापृतिरेव नास्ति इति कथमेषां तदवासावुपायत्वमीप उक्तम् ? इत्याह

ननु धी-मानसाहंकु-त्पुमांसो व्याप्नुयुः शिवम् । नाधोवर्तितया तेन कथितं कथमीदृशम् ॥२२२॥ एतदेव समाधत्ते

पं॰ ११ ग॰ पु॰ व्याप्तुयुश्चिरमिति पाठः ।

उच्यते वस्तुतोऽस्माकं शिव एव तथाविधः । स्वरूपगोपनं कृत्वा स्वप्रकाशः पुनस्तथा ॥२२३॥ वस्तुतो हि शिव एव ग्रस्माकम् स्रद्वैतवादिनां मते <sup>'शिव एव गृहीतपश्चभावः</sup> ।'

इत्याद्युक्तयुक्त्या स्वस्वातन्त्यमाहात्म्यादात्मानं प्र-च्छाद्य तथाविधो बुद्ध्यादिरूपः परिमितः प्रमाता स्यात्, स एव पुनः उद्देष्टनयुक्त्या बुद्ध्याद्यपाया-सादनक्रमेणैव तथा शिव एव स्वप्रकाशो भवति इति शिवेऽपि बुद्ध्यादयो व्याप्रियेरन् नो वा इति न कश्चिद्दोषः ॥२२३॥

न केवलमेतदद्वैतशास्त्रेषु उक्तं यावत् द्वैतशास्त्रेष्वपि इत्याह

> द्वैतशास्त्रे मतङ्गादौ चाप्येतत्सुनिरूपितम् । ऋघोव्याप्तुः शिवस्यैव स प्रकाशो व्यवस्थितः ॥२२४॥

पं॰ १ ग॰ बुद्ध्याद्युपायसाधनेति पाटः । पं॰ १७ क॰ पु॰ प्रभोर्च्याप्तुरिति पाटः ।

# येन बुद्धि-मनोभूमा-वपि भाति परं पदम् ॥२२५॥

यदुक्तं तत्र

'इत्थं गुग्धवतस्त्रस्मात्तत्त्वात्तत्त्वमनिन्दितम् । स्फुरद्रश्मिसहस्राढ्यमधस्ताद्व्यापकं महत् ॥'

इति । एतदेव निगमयति 'श्रधोव्याप्तुः' इत्या-दिना । स इति बुद्ध्यादिरूपः, येन इति बुद्ध्या-दीनां शिवप्रकाशैकरूपत्वेन हेतुना ॥२२४॥२२४॥

एवमेतत्प्रसंगादभिधाय प्रकृतमेवाह

द्वावप्येतौ समावेशौ निर्विकल्पार्गावं प्रति ।

प्रयात एव तडूढिं विना नैव हि किंचन ॥२२६॥

प्रतिः श्राभिमुख्ये, तेन एतदुभयमपि परप्रका-शात्मनि शाम्भवावेशे एव विश्रान्तम् इत्यर्थः । यद्धि तत्र न विश्रान्तं तदप्रकाशमानत्वात् न किंचित् स्यात् इत्युक्तं 'तद्रृढिं विना नैव हि किंचन'

पं० ६ क० पु० प्रभोर्ब्याप्तुरिति पाठः ।

पं॰ १२ क॰ पु॰ विश्रान्तिरिति इति पाटः ।

इति । एवं च निर्विकल्पात्मा परः प्रकाश एव सर्वेषामेषामुपायः इत्युक्तं स्यात् ॥२२६॥

न चैतदस्मदुपज्ञमेव इत्याह संवित्तिफलभिच्चात्र न प्रकल्प्येत्यतोऽत्रवीत् । कल्पनायाश्च मुख्यत्व-

मत्रैव किल सूचितम् ॥२२७॥

श्रतः इति एकस्यामेव निर्विकल्पात्मिकायां संवि-त्तौ श्रनुप्रवेशात् । तदुक्तं

'संवित्तिफलभेदोऽत्र न प्रकल्प्या मनीषिभिः।'

इति । श्रत्र च उपायानां नानात्वात् प्राप्तं तावत्फ-लभेदकल्पनम्, श्रन्यथा हि निषेधस्य प्राप्तिपूर्व-त्वात् स एवात्र न स्यात् इति 'न प्रकल्प्या' इत्युक्त्या एतदाक्षिप्तम् इत्याह – कल्पनाया इति । मुख्यत्वम् इति श्राभिधेयत्वं । सूचितम् इति – न तु साचाद-भिहितम् इति भावः ॥२२७॥

न केवलमिह निर्विकल्पके विश्रान्तिसतत्त्वं, याव-दितो बाह्यानां मतेऽपि इत्याह

पं॰ १० ग॰ पु॰ संवित्तिः फल्लभेद्रेन न प्रकल्प्या मनीषिभिरिति पाठान्तरं च।

विकल्पापेत्त्या योऽपि प्रामाग्यं प्राह तन्मते । तद्विकल्पक्रमोपात्त-निर्विकल्पप्रमागाता ॥२२⊏॥

तस्य विकल्पापेच्चनिर्विकल्पप्रामाग्यवादिनो वैभा-षिकादेः मतेऽपि, ते च ते विकल्पाः, तेषां यः ऋमः — परम्परा, तया उपात्ता — जनिता, निर्विकल्पस्यैव प्रमाणता — विकल्पोपारोहेण निर्विकल्प एव विश्रा-न्तिः इत्यर्थः ॥२२८॥

ान्तः इत्यथः ॥२२८॥ एतदेव उदाहरति

> रत्नतत्त्वमविद्वान्प्राङ्-निश्चयोपायचर्चनात् । त्र्यनुपायाविकल्पाप्तौ रत्नज्ञ इति भग्यते ॥२२६॥

यः कश्चन वैकटिकादिः त्रादौ त्रविकल्पवृत्या रत्नस्वरूपमजानानोऽपि 'किमेवमस्य तत्त्वं न वा' इत्यादिकल्पनामुखेन विचारमवलम्ब्य, स्रनुपायस्य स्वारिकस्य स्रविकल्पस्य उत्थाने रत्नज्ञः तद्विषय-

पं १८ कः पुः रत्नज्ञस्तद्विषयमन्त्रनिर्विकल्पज्ञानम् इति खः पुः तद्विषयो मन्त्रेति पाठः।

तत्त्वं निर्विकल्पं जानानः इत्युच्यते इति वाक्या-र्थः । एवमाणवाद्यभिज्ञेऽपि वाच्यम् ॥२२६॥ इह खल्ज भेदभेदाभेदाभेदात्मना त्रिधा ज्ञानं, यदुक्तं

> 'वस्तुतेा हि त्रिधैवेयं ज्ञानसत्ता विजृम्भते । भेदेन भेदाभेदेन तथैवाभेदभागिना ॥'

> त्र्यभेदोपायमत्रोक्तं शाम्भवं शाक्तमुच्यते । भेदाभेदात्मकोपायं भेदोपायं तदागावम् ॥२३०॥

ननु

..... मुक्तिश्च शिवदीचया ।'

इत्याद्युक्तेः दीक्षादेः क्रियाया स्त्रपि मुक्तयुपायत्व-

पं० ३ क० पु० खलु भेदाभेदी तदात्मना त्रिधा इति पाठः।

पं० ६ क० पु० अभेदभागिनीति पाठः ।

पं॰ म क॰ पु॰ किं प्रमाणमिति पाटः।

> त्र्यन्ते ज्ञानेऽत्र सोपाये समस्तः कर्मविस्तरः । प्रस्फुटेनैव रूपेगा भावी सोऽन्तर्भविष्यति ॥२३१॥

सोपाये इति उच्चारांखुपायसहभूते इत्यर्थः । श्रत एव तत्र 'सोपाये' इति प्रागुक्तम् । समस्तः कर्मविस्तरः इति – दीक्षादिर्विचित्रः क्रियाकलापः, भावी वक्ष्यमाणः । श्रन्तर्भविष्यति इत्यनेन – नैतद-तिरिक्तम् उपायान्तरमस्ति इत्यावेदितम् ॥२३१॥

ननु सजातीये सजातीयस्य श्रन्तर्भावो न्याय्यो न तु इतरथा, इति कथं दीचादेः कियाया श्राणव-ज्ञानान्तर्भावः स्यात् ? इत्याशङ्क्याह

> क्रिया हि नाम विज्ञाना-न्नान्यद्वस्तु क्रमात्मताम् ।

पं॰ ३ क॰ पु• श्रतिरिक्तं वा स्यात् साश्रैव कुत्रचिदिति, स॰ पु॰ सा तन्नै-वेति पाठः ।

## उपायवशतः प्राप्तं तत्क्रियेति पुरोदितम् ॥२३२॥

तत् इति विज्ञानं, पुरा इति 'यतो नान्या क्रिया नाम' इत्यादौ ॥२३२॥

नतु 'ज्ञानं मोचेककारणम्' इत्यादिना 'ज्ञाना-न्मुक्तिः' इति तावत्प्रतिज्ञातं, तितंक स्वाधिकरणं मोचकम्, उत पराधिकरणम्, स्वाधिकरणत्वे च तस्य किं दीक्षायां सत्यामसत्यां वा मोचकत्वम्, श्रमत्यां चेत्

'न नाधिकारिता दीनां विना योगेऽस्ति शाङ्करे।' इत्यायुक्त्या ज्ञानाधिममे एव श्रिधिकारो नास्ति इति किं कस्य मोचकं स्यात्, सत्यां चेत् परापेन्ना-त्मनेव स्वात्मानि दीन्नाकरणानुपपत्तेः, पराधिकरणत्वे च कारणमन्यत्र कार्यं च श्रन्यत्र इति महान् दोषः? इत्याशङ्क्याह

> सम्यग्ज्ञानं च मुक्तयेक-कारगां स्वपरस्थितम् । यतो हि कल्पनामात्रं स्वपरादिविभूतयः ॥२३३॥

कल्पनामात्रम् इति, वस्तुतो हि एकैव संवित् तत्त-त्स्वपराद्याभासतया प्रस्फुरति इत्यभिप्रायः ॥२३३॥ श्रत एवाह

> तुल्ये काल्पनिकत्वे च यदैक्यस्फुरगात्मकः ।

गुरुः स तावदेकात्मा

सिद्धो मुक्तरच भग्यते ॥२३४॥

गुर्वगुर्वाचपेत्तया स्वपरकल्पनायाः साम्येऽपि येन शिष्येण गुरुणा वा यदेवयम् एकीकारः तेन स्फुरणं स्वपराद्याभासविभागाभावेन एकघनसंविद्रृपतया वि-मर्शनं तदात्मा यो गुरुः स तावान् ऐक्यस्फुरणा-विधः एक त्रात्मा यस्य तथाभूतः सन् सिद्धो मुक्तश्च पारमैश्वर्यमात्रमुच्यते इत्यर्थः । इदमुक्तं भवति – यावदस्य हि स्वसंविदेकात्मत्वेन परामर्शः तावदयम् एक एव प्राप्तपरप्रकाशैकात्म्यः परिस्फुरति इति । तदुक्तं

पं॰ २ कः पु॰ स्वपराभासात्मतया प्रस्फुरतीति भावः इति पाठः ।

पं० १० क० पु० स्वपराद्यवभासेति पाठः ।

पं॰ १३ पारमैश्वर्यपात्रमिति पाठः संगतोऽनुमन्यते ।

पं० १४ क० पु० संविदातमकत्वेनेति पाठः।

'एवं व्याप्तिं तु यो वेत्ति परापरविभागतः। स भवेन्मोचकः साचाच्छिवः परमकारग्रम् ॥'

इति ॥२३४॥ श्रत एवाह

> यावानस्य हि संतानो गुरुस्तावत्स कीर्तितः। सम्यग्ज्ञानमयश्चेति

स्वात्मना मुच्यते ततः ॥२३५॥

तत एव स्वसंतानं ज्ञानी तारयतीत्यदः ।

युक्तयागमाम्यां संसिद्धं तावानेको यतो मुनिः ॥२३९॥

संतानः शिष्यप्रशिष्यादिरूप इति, इति तावदा-तमत्वेन एकस्यैवास्य स्फुरणात् । तत इति तावतः संतानात् । तावन्तं हि संतानमवलम्ब्य संविदेका-त्म्यात् एक एवायं गुरुः इति यत् संतानिनो मुच्यन्ते, तत् स एव स्वात्मना मुच्यते इति स्वपरविभागस्य काल्पनिकत्वात् न कश्चिद्दोषः । श्चत एवाह् 'तत एव' इत्यादि, तारयति इति । तदुक्तं

पं॰ ६ ग॰ पु॰ तावदेका गुरुर्मत इति पाठान्तरं च।

'ग्राचार्यः स्वजनानां च कुलकोटिसहस्रशः। ज्ञानज्ञेयपरिज्ञानात्सर्वान्संतारियष्यति।।'

इति । स्रत्र हेतुः 'तावानेको यतो मुनिः' मुनिः इति गुरुः ॥२३५॥२३६॥

एवं च सति श्रयत्नेन परोक्तदूषग्रोद्धारः सिद्धः इत्याह

तेनात्र ये चोदयन्ति
ननु ज्ञानाद्विमुक्तता ।
दीच्चादिका क्रिया चेयं
सा कथं मुक्तये भवेत् ॥२३७॥
ज्ञानात्मा सेति चेज्ज्ञानं
यत्रस्थं तं विमोचयेत् ।
ज्ञान्यस्य मोचने वापि
भवेत्विं नासमञ्जसम् ।
इति ते मूलतः च्चिप्ता
यत्त्वत्रान्यैः समर्थितम् ॥२३८॥

पं॰ ११ क॰ पु॰ ज्ञानात्मा चेति चेञ्ज्ञानमिति, ख॰ पु॰ ज्ञानात्सा चेदिति ज्ञानमिति पाठः ।

पं॰ १४ क॰ पु॰ नाम साञ्जसम् इति पाठः।

ये इति भेदवादप्रकाराः, ते इति एवं चोद्यविधा-यिनः, चिप्ताः प्रतिक्षिप्ताः। यन्मूलत एव ज्ञानिकय-योरैक्यमभ्युपगतं स्वपरिवभागस्य च काल्पनिकत्वम् इति तदेव च स्त्रत्र प्रतिसमाधानं नान्यत् इत्याह 'यत्तु' इत्यादि । यदन्यैभेंदेश्वरवादिभिर्निरूपितं तत् पुरस्तात् निषेत्स्यामः इति संबन्धः ॥२३७॥२३८॥ ननु यदि भेदवाद्युक्तं मलस्य द्रव्यरूपत्वं नाभ्यु-पेयते, तत्तस्य किं रूपम् ? इत्याशङ्क्याह

> मलो नाम किल द्रव्यं चत्तुःस्थपटलादिवत् । तद्विहन्त्री क्रिया दीन्ता त्वञ्जनादिककर्मवत् ॥२३६॥ तत्पुरस्तात्रिषेतस्यामो युक्त्यागमविगर्हितम् । मलमायाकर्मगां च दर्शयिष्यामहे स्थितिम् ॥२४०॥

पं० ३ क० ए० ऐक्यमुपगतमिति पाठः।

पं० ११ कः पुः विहर्जीति, गः पुः त्वाञ्जनादीति च पाठः।

एतदेव श्रधिकावापेन उपसंहरति एवं शक्तित्रयोपायं यज्ज्ञानं तत्र पश्चिमम् । मूलं तदुत्तरं मध्य-मुत्तरोत्तरमादिमम् ॥२४१॥

पश्चिममिति श्राण्यम्, मूलमिति, तस्यैव शाक्त-क्रमेण् शांभवे विश्वान्तिः तदाह तदुत्तरम् इति, तस्मा-दाण्यात्, उत्तरं विश्वान्तिस्थानत्वाद्दधिकं शाक्तम् उत्तरात् शाक्तादपि उत्तरं शांभवम् । यदुक्तं

> 'विभुशक्त्यग्रुसंबन्धात्समावेशिक्षधा मतः। इच्छा-ज्ञान-क्रियायोगादुत्तरोत्तरसंभृतः॥'

इति ॥२४१॥

न केवलमाखवादेः विश्रान्तिधामतया शांभवमेव ज्ञानमुत्कृष्टं, यावदस्मादनुपायाख्यम् श्रन्यत् इत्याह ततोऽपि परमं ज्ञान-मुपायादिविवर्जितम् ।

पं॰ ४ क॰ पु॰ पूर्व यदुत्तरमिति पाठः ।

पं ६ ग पु श्रायावमूलमिति, क पु श्रायावमत्त्रिति तस्येति पाठः।

पं० ७ विश्वान्तिरित्यारभ्य उत्तरं विश्वान्तिस्थानेत्यन्तः पाठः ग० पुस्तकात् पूरितोऽस्ति ।

## त्र्यानन्दशक्तिविश्रान्त-मनुत्तरमिहोच्यते ॥२४२॥

परमम् इति उपेयैकरूपत्वात्, स्रत एवोक्तम् 'उपायादिविवार्जितम्' इति । स्रत एव च 'स्रानन्द-शक्तिविश्रान्तम्' इत्युक्तम् । इच्छादीनां हि एषणी-यादिविषयावच्छेदेन बाह्योन्मुखत्वात् भेदसंभाव-नापि स्यात्, स्रानन्दशक्तिः पुनः

'भ्रानन्दो ब्रह्मणो रूपम् '''''''''''''''''''

इत्याद्युक्त्या हि चितस्तत्स्वरूपमेव इति, नात्र उपायगन्धोऽस्ति इति तात्पर्यम् ॥२४२॥

एतच न स्वोपज्ञम् श्रपि तु सर्वत्रैव श्रागमेषु उक्तम् इत्याह

> तत्स्वप्रकाशं विज्ञानं विद्याविद्येश्वरादिभिः । स्त्रपि दुर्लभसद्भावं श्रीसिद्धातन्त्र उच्यते ॥२४३॥ मालिन्यां सूचितं चैत-त्पटलेऽष्टादशे स्फुटम् ।

## न चैतदप्रसन्नेन शंकरेगोति वाक्यतः ॥२४४॥ इत्यनेनैव पाठेन मालिनीविजयोत्तरे ।

#### तत्र हि

'श्रनायासमनारम्भमनुपायं महाफलम् । श्रोतुमिच्छामि योगेश योगं योगविद्दांवर ॥'

### इति देव्या पृष्टे

'श्रुण देवि प्रवच्यामि योगामृतमनुत्तमम् । यत्प्राप्य शिवतां मर्ल्या लभन्त्यायासवर्जिताः ॥ न चैतदप्रसन्नेन शंकरेग्गोपदिश्यते । कथंचिदुपलच्धेऽपि वासना न प्रजायते ॥'

#### इत्याद्युपक्रम्य

'तस्मात्तद्दभ्यसेन्नित्यमविरक्तेन चेतसा । स विसर्गो महादेवि यत्र विश्रान्तिमर्हति ॥ गुरुवक्त्रं तदेवोक्तं शक्तिचक्रं तदुच्यते । तदेव सर्वमन्त्राणामुत्पत्तिस्थानमुत्तमम् ॥'

#### इत्यायुक्तम् ॥२४३॥२४४॥

पं॰ १ न चैतद्रप्रसन्नेन इति पद्यं ग॰ पुस्तकात् पूरितमस्ति । पं॰ ११ क॰ पु॰ उपलभ्यत इति पाठः । पं॰ १४ क॰ पु॰ अभ्यसन्नित्यं सुविरक्तेनेति पाठः । श्रयमेव च शास्त्रार्थः इत्याह इति ज्ञानचतुष्कं य-त्सिद्धिमुक्तिमहोदयम् । तन्मया तन्त्र्यते तन्त्रा-लोकनाम्न्यत्र शासने ॥२४५॥

इतीति तन्त्रालोके — तन्त्राणां पारमेश्वराणाम् श्वालोक इव श्वालोकः, तानि श्वालोकयित प्रकाश-यति इति वा। इति — उक्तस्वरूपं यत् ज्ञानचतुष्कं, किं भूतं ? सिद्धिमुक्त्योर्महान् उदयः श्वास्मिन् इति कृत्वा महोदयं, तत् श्रत्र तन्त्रालोके शासने तन्त्र्यते — विस्तरेण प्रकाश्यते इत्यर्थः ॥२४४॥

श्रथ

'तत्र नानुपलन्धेऽर्थे न निर्माते प्रवर्तते । किं तु संशयिते न्यायस्तदङ्गं तेन संशय: ॥'

इत्याद्युक्त्या प्रायः संशायिते एव श्रर्थे निर्णया-त्मनः शास्त्रस्य प्रणयनमुक्तम् इति संशयस्य तद-इत्वात् प्रथमं तत्स्वरूपमेव निरूपयितुम् उपक्रमते

पं० १४ क० पु० न्यायो न्यायाङ्गं तेनेति पाठः ।

तत्रेह यद्यदन्तर्वा बहिर्वा परिमृश्यते ।

त्र्यनुद्घाटितरूपं त-त्पूर्वमेव प्रकाशते ॥२४९॥

श्रन्तः – मानसविज्ञानादौ, श्रनुद्घाटितरूप-मिति – श्रनुश्चिखितविशेषं, सामान्यधर्मात्मकम् इत्यर्थः ॥ २४६ ॥

श्रयमेव च प्रायः 'संशयः' इत्युच्यते इत्याह

तथानुद्घाटिताकारा

निर्वाच्येनात्मना प्रथा।

संशयः कुत्रचिद्र्पे

निश्चिते सति नान्यथा ॥२४७॥

तथा - प्राथमिकत्वेन श्रनुद्घाटितः करचरणादि-विशेषधर्मानवगमात् श्रनुन्मुद्रितो योऽसौ ऊर्ध्वता-दिः सामान्यधर्मा श्राकारः तेन श्रनिर्वाच्येन श्रन्य-तर्धर्मिविशेषनिश्चयाभावात् उभयांशावलम्बित्वेन

पं० ११ क० पु० श्रन्यतरधर्मे विशेषेति पाटः ।

नियतरूपतया वक्तुमशक्येन श्रात्मना स्वरूपेण विशिष्टा या प्रथा — प्रतीतिः सा संशयः, स हि ऊर्ध्वतादेः सामान्यात्मनो धर्मस्य श्रिधिगमे वक्र-कोटरत्वादीनां विशेषधर्माणां च श्रनिधिगमे सित उदियात् । तदाह 'क्कन्नचित्' इत्यादि — कस्मिश्चित् सामान्यधर्मावच्छेदिनि धर्मिणि इत्यर्थः । नान्यथा इति — सर्वात्मना निश्चिते धर्मिणि श्रनिश्चिते वा इति यावत् ॥२४७॥

एतदेव विभज्य दशयाति

एतत्कामिति मुख्येऽस्मि-न्नेतदंशः सुनिश्चितः ।

संशयोऽस्तित्वनास्त्यादि-

धर्मानुद्घाटितात्मकः ॥२४⊏॥

प्तिकिमिति-परामर्शात्मा संशयः, 'स्थाणुर्वा पुरुषो वा' इत्यादिपरामर्शान्तरापेच्नया सर्वेषामेव विशेषधर्माणाम् श्रनुद्घाटितत्वात् मुख्यः, तत्र च किम् इत्यंशापेक्षया य प्तदंशः स धर्मिमात्रम्रहृणात् सुष्ठु निश्चितः । ननु

पं• ३ क॰ पु॰ धर्मच्याप्यधिगमे वक्कोटरखेति च पाठः।

'नियताभयांशावलम्बी विमर्शः संशयः।'

इति संशयस्य लच्चणं, तत्र चेत् एकः कश्चिदंशो निश्चितः तत्कृतं तेन, इत्याह 'संशयः' इत्यादि । श्च-स्तित्वं चनास्तित्वं च तत् श्चस्तित्वनास्तित्वमादियेंषां विशेषधर्माणां तैः श्रनुद्धाटितः श्रनुन्मुद्धित श्चात्मा स्वरूपं यस्य स तथा, यत्र हि सत्त्वासत्त्वाख्ययोरिष धर्मयोरिनश्चितत्वात् उद्धाटनं न वृत्तं तत्र का वार्ता श्रन्येषां धर्माणाम् ? इति सर्वेषामेव धर्माणाम् श्रनुद्धिखिताकारत्वात् नियतधर्मानवलम्बनात् श्चयं मुख्यः संशयः, किमित्यंशो हि श्रनुद्धिखितार्थाकारा-भिधायक एव इति भावः ॥२४८॥

तदाह

किमित्येतस्य शब्दस्य नाधिकोऽर्धः प्रकाशते । श्रिधिकः इति एतच्छब्दार्थात् ॥ तर्हि किमर्थमुपाधीयते ? इत्याशङ्क्याह

पं० २ क० पु० चेत् य एतदंश इति पाठः ।
पं० ४ क० पु० तद्स्तित्वनास्त्यादि इति पाठः ।
पं० ७ क० पु० निश्चितत्वाद् दुर्घटनं न वृत्तमिति पाठः ।
पं० १० क० पु० विक्षितताकारत्वाभिधायके एव इति पाठः ।

किं त्वनुन्मुद्रिताकारं वस्त्वेवाभिद्धात्ययम् ॥२४६॥

**श्रयम् इति किं-शब्दः ॥२**४६॥

संशयस्य च मुख्यत्वं कचिदमुख्यत्वे सात युज्यत इत्यस्यामुख्यत्वमपि दर्शयितुमाह

स्थाणुर्वा पुरुषो वेति
न मुख्योऽस्त्येष संशयः ।
भूयःस्थधर्मजातेषु
निश्चयोत्पाद एव हि ॥२५०॥

न मुख्यः इति – पूर्ववत् सर्वेषामेव धर्माणाम् श्रनुद्घाटितरूपत्वाभावात्, यतः स्थागवादिनियत-परामर्शान्यथानुपपत्त्या भूयसामस्थागवादिवर्तिनां धर्माणाम् एष निश्चयात्मा प्रत्ययः ॥२५०॥

ननु यद्येवं तर्हि स्रत्र वा स्रर्थसंभेदसंभवात् नियतस्य च स्रनिश्चयात् उदितानुदितहोमन्यायेन विकल्प एव भवेत् ? इत्याशङ्क्याह

पं• ७ कः पु॰ मुख्यस्त्वेव संशय इति पाठः।

पं॰ = क॰ पु॰ भूयःसुधर्मेति पाठः।

पं॰ १३ क॰ पु॰ धर्मागामेव निश्चयेति पाउः ।

**ग्रामर्शनीयद्वैरूप्या-**

नुद्घाटनवशात्पुनः ।

संशयः स किमित्यंशे

विकल्पस्त्वन्यथा स्फुटः ॥२५१॥

श्रामर्शनीयं स्थाणुपुरुषल्चाणं यत् द्वेरूप्यं, तस्य श्रनुद्घाटनं — वक्रकोटरत्वादि विशेषरूपतयानावि-ष्करणं ततोऽयं प्रत्ययः किमित्यंशसंभेदात् संशय एव । 'स्थाणुर्वा पुरुषो वा' इत्यत्र हि किं स्थाणुः किं पुरुषः इत्येव तात्त्विकः संशयार्थः, यदि परमेतत् किमिति केवले किमंशे सर्वेषामेव विशेषधर्माणाम् श्रनुद्घाटितरूपत्वात् मुख्यत्वम् — इति विशेषः । विकल्पे पुनर्वीद्वियवयोरुभयोरपि निश्चितत्वे सति नानुद्घाटितरूपत्वम्, तदाह 'विकल्पस्त्वन्यथा स्फुटः' इति । श्रन्यथा इति — श्रामर्शनीययोर्द्वयोरिप व्रीहियवयोर्विशेषधर्मात्मना निश्चयात्, एवं-विधश्चायं

पं० ३ क० पु० किमप्यंशे इति पाटः ।

पं० १३ ख॰ पु॰ उभवे।रिन्दोरिति पाठः।

पं० १४ क० पु० नाचतद्रपत्वमिति पाठः।

संशयः शास्त्रप्रवृत्तौ निमित्ततां भजते इत्युक्तप्रायम्। शास्त्रं हि निर्णयात्म, निर्णयश्च प्रायः संदिग्ध एवार्थे प्रवर्तते, नाहि उपलब्ध एव संशयविषयता प्रतिपद्यते नानुपलब्धः, संशयस्य च प्रमातृधर्मत्वात् यद्यपि केनचित्संशयानेन संदिग्धोऽर्थः प्रतिपद्यते तदा तस्योपलम्भः स्यात्, तत्प्रतिपादनमेव च प्रश्नः इति सोऽपि स्वकारणवत् शास्त्रप्रवृत्तौ निमित्ततां यायात्, तन्निर्णयाय च प्रारभ्यमाणस्य शास्त्रस्य त्रिविधा प्रवृत्तिः – उद्देशो, लक्षणं, परीचा च इति, नामधेयेन पदार्थाभिधानमात्रं चोद्देशः, तस्य च प्रथममवश्यमुपादानं कार्यम् – स्रनुद्दिष्टस्य लक्षण-परीचानुपपत्तेः, श्रतश्च उद्देशं विना लच्चणपरीक्षात्म-शास्त्रस्य प्रण्यनमेव न घटते-इत्यस्यापि तत्र स्रङ्गत्वम् ॥ २५१ ॥

ननु एकेनैव शास्त्रप्रणयनसिद्धेः किमर्थं त्रितयम् ? इति चेत्, न चेतत् – परस्परानुषक्ततयेव स्रत्र एषां

पं ४ क॰ पु॰ धर्मत्वाद्यपि इति पाठः।

पं॰ ११ क॰ पु॰ श्रनुहिश्य लचयोति पाठः।

प॰ १४ ख॰ पु॰ प्रायनायनासिद्धिरिति पाटः ।

निमित्तत्वाभिधानात्। संशयित एव हि स्रर्थः केन-चिदभिधीयमानः शास्त्रेण उद्देशादिद्वारेण निर्णीयते इति, श्रत एव च स्वरूपभेदेऽपि एवं शास्त्रप्रवृत्तौ श्रनुद्घाटितात्मप्रथात्मकेन समानेन रूपेण कारण-त्वमस्ति इति प्रतिपादयितुमाह

> तेनानुद्घाटितात्मत्व-भावप्रथनमेव यत् प्रथमं स इहोद्देशः

प्रश्नः संशय एव च ॥२५२॥

तेन - पूर्वोक्तेन न्यायेन अनुद्घाटितात्मत्वेन भा-वस्य वस्तुमात्रस्य प्रथमं यत् प्रथनं स एव इहोद्देशः -प्रश्नः संशयश्च इति, तत्र संशयस्य तावदेवंरूपत्वं समनन्तरमेव उक्तम्, उद्देशे च श्रनुद्घाटितत्वेनैव वस्तुनः प्रथनं रूपं - नामधेयमात्रेणैव पदार्थानामाभि-धानात्। प्रश्नेऽपि एवं वाच्यम्, श्रन्यथा हि निर्णया-तमत्वे प्रतिवचनादस्य विशेषो न स्यात् ॥२५२॥

पं० ७ ख० पु० भावाप्रथनमिति पाठः ।

पं० ११ क॰ पु॰ प्रथमं रूपमिति पाटः।

पं॰ १२ क॰ पु॰ प्रश्नस्यैवं वाच्यमिति पाठः।

तत्र संशयितेऽर्थे प्रश्नः प्रवर्तते, इति तन्निर्णयान-न्तरं निर्णेतव्यः प्रश्नः, इति प्राप्तावसरं तत्सतत्त्वमेव वक्तुमाह

तथानुद्घाटिताकार-भावपसरवर्त्मना । प्रसरन्ती स्वसंवित्तिः पृष्टी शिष्यात्मतां गता ॥२५३॥

इह अद्वयनये 'परमार्थसती संविदेव सर्वम्' इति
प्रष्ट्रप्रतिवक्तृरूपगुरुशिष्याद्यात्मनो भेदस्य तावदनुपपत्तिः इति । तथा पूर्वोक्तेन प्रकारेण अनुद्घाटिताकारः – सर्वभावनिर्भरत्वात् संविदेकरूपो, योऽसौ
भावः – पारमार्थिकं पूर्णस्वभावं वस्तु, तस्य यः
प्रसरः – पश्यन्त्यादिदशाक्रमणेन अवरोहः, तदेव
वर्त्म, तेन प्रसरन्ती – वैखर्यादिरूपतामासादयन्ती,
स्वसंविदेव, संक्रुचिता, प्रमात्रात्माशिष्यभूमिकाम्
अवभासयन्ती 'प्रष्ट्री' इत्युच्यते इत्यर्थः ॥२५३॥

कुत्र कथं चास्याः प्रष्टृत्वम् ? इत्याह

पं॰ १३ क॰ पु॰ क्रमेया नावरोह इति पाठः।

श्लोकः २५५ ]

तथान्तरपरामर्शनिरचयात्मितरोहितेः ।
प्रसरानन्तरोद्भूतसंहारोदयभागिष ॥२५४॥
यावत्येव भवेद्बाह्यप्रसरे प्रस्फुटात्मिन ।
ग्रश्चनमीलितरूपा सा
प्रष्टी तावित भग्यते ॥२५५॥

तथा - परमाद्वयमयत्वेन, श्रान्तरः - प्रमात्रैकात्म्य-रूपो, योऽसौ परामर्शः, तस्य निश्चयो - दार्ठ्यं, तदात्मनिस्तरोहितः - उत्तरोत्तरस्य रूपस्य पूर्वपूर्व-त्रानवस्थितः, प्रसरात् - बाद्यौन्मुख्यात्, श्रनन्तर-मुद्भृतौ यौ संहारश्च - पराद्यात्मनो रूपस्य स्वात्मन्येव विश्रान्तिः, उदयश्च - पश्यन्त्याद्यात्मना रूपेण् बहिरुद्भवः तौ भजते, तद्रूपा हि सा संवित् यावति प्रस्फुटात्मनि - प्राद्यग्राहकयुगलकाद्याभासस्वभावे

पं• ६ कः पुः• श्रस्फुटात्मता इति पाठः ।

पं० १३ स्त० पु० संहार उदयरच पराद्यात्मना रूपेया बहिरुद्धवस्तावितीयान् पाठः।

बाह्यप्रसरे, श्रनुन्मीलितरूपा — संविद्रूपत्वेन श्रनव-भासमाना भवेत्, तावत्येव श्रनुद्घाटितात्मत्वेन प्रथनात् 'प्रष्ट्री' इत्युच्यते इत्यर्घः ॥२५४॥२५५॥ न केवलं संविदः प्रष्टृत्वमेव श्रस्ति,यावत् प्रश्ना-दिरूपत्वमपि इत्याह

> स्वयमेवं विबोधश्च तथा प्रश्नोत्तरात्मकः । गुरुशिष्यपदेऽप्येष देहभेदो द्यतात्त्विकः ॥२५६॥

तदुक्तं

'गुरुशिष्यपदे स्थित्वा स्वयं देवः सदाशिवः । पूर्वोत्तरपदैर्वाक्यैस्तन्त्रं समवतारयत् ॥'

### इति । तथा

'प्रष्ट्री च प्रतिवक्त्री च खयं देवी व्यवस्थिता।'

इति । ननु गुरुशिष्ययोः परस्परं भेदः साचा-दुपलभ्यते इति किं नाम श्रनयोर्बोधरूपत्वम् ?

पं॰ १ ख॰ पु॰ रूपेयावभासमानेति पाउः ।

पं॰ १२ क॰ पु॰ वाक्यैस्तन्त्रमाधारभेदत इति पाठः ।

पं० १४ क० पु० इयं देवीति पाठः।

पं० १६ क० पु० अनयोरभेदरूपत्वमिति पाठः।

श्लोकः २५८]

इत्याह – एष इत्यादि । श्रतात्त्विकः इति श्रवास्तवः । बोध एव हि स्वस्वातन्त्र्यमाहात्स्यात् स्वात्मनि तत्तदेहादिभावम् श्राभासयति इति भावः ॥२५६॥

तदाह

बोधो हि बोधरूपत्वा-दन्तर्नानाकृतीः स्थिताः ।

बहिराभासयत्येव

द्राक्सामान्यविशेषतः ॥२५७॥

बोधात्मा परमेश्वरो हि बोधनिक्रयाकर्तृत्वलक्ष-णात् बोधरूपत्वात् श्रन्तःस्थिता नानाकृतीः – तत्तद्भावजातं, द्राक् – श्रनन्यापेक्षितया निर्विलम्बन-मेव, सामान्यविशेषरूपत्वेन, बहिः – विच्छेदेन, श्रव-भासयत्येव इति वाक्यार्थः ॥२५७॥

तत्र सामान्यस्य किं नाम बहिरवभासनम् ? इत्याह

> स्रक्ष्यमागाविशेषांशा-कांद्वायोग्यस्य कस्यचित् ।

पं० ११ क० पु० निरवलम्बमेवेति पाटः ।

पं० १४ क० पु० बहिरवभानमिति पाठः।

धर्मस्य सृष्टिः सामान्य-सृष्टिः सा संशयात्मिका ॥२५८॥

स्रक्ष्यमाणाः – स्वालच्चग्येन उछासयिष्यमाणा, ये विशेषांशाः, तत्र

'निर्विशेषं हि सामान्यं भवेच्छशविषाग्ववत् ।'

इत्यायुक्तयुक्त्या तदिनाभावित्वेन श्राकांचा — श्रोन्मुख्यं, तत्र योग्यस्य — तदौन्मुख्याभावेऽपि सर्व-गतत्वात् तत्स्वरूपानपायात् श्रनुगुणस्य, कस्यचित् नियतस्य गोत्वादेः धर्मस्य, बिहरवभासनात्मा सृष्टिः सामान्या सृष्टिः, सा एव च श्रनुद्घाटितात्म-प्रथारूपत्वात् 'संशयः' इति — विशेषाकांक्षानुगुण-सामान्यप्रतीतिरेव संशयप्रतीतिः इत्यर्थः ॥२५८॥

एवं विशेषस्टष्टिरपि निश्चयप्रतीतिरूपा इत्याह

स्रक्ष्यमागाो विशेषांशो यदा तूपरमेत्तदा । निर्गायो मातृरुचितो नान्यथा कल्पकोटिभिः ॥२५९॥

ना प्रया पारप्रभागिना गर्दर

यदा पुनर्निश्चयोपयोगिना सर्वविशेषाणां स्टष्ट-त्वात् स्रक्ष्यमाणो विशेषांश उपरमेत् — विशेषविषया स्टिष्टः समाप्येत, तदा स एव उद्घाटितात्मप्रथा-रूपत्वात् 'स्थाणुरेवायम् ' इति प्रत्ययात्मा निश्चयः स्यात् । एतदुत्पादे च प्रमातुरिच्छैव निबन्धनम् इत्युक्तं 'मातृरुचितः' इति । प्रमाता हि यावदेव 'ज्ञातं मया' इति परितुष्येत् , तावदेव निश्चितं भवति इति भावः, श्रन्यथा पुनः स कदाचिदिष न भवेत् — प्रमात्रिच्छायामेवाविश्चान्तेः । तदाह 'नान्यथा कल्पकोटिभिः' इति ॥ २५६ ॥

न केवलमस्य निश्चयमात्ररूपत्वमेवास्ति, यावछ-क्षणादिरूपत्वमपि इत्याह

> तस्याथ वस्तुनः स्वात्म-वीर्याक्रमगापाटवात् । उन्मुद्दगां तयाकृत्या लत्त्वगोत्तरनिर्गायाः ॥२६०॥

पं० १ क० पु॰ प्रमात्रिच्छ्यैव निर्वन्ध इति पाठः।

पं० ६ क० ग० पु० मात्रिच्छायामेव विश्रान्तेरिति पाटः ।

पं• ११ ख॰ पु॰ निश्चयमात्रस्वमिति पाटः ।

पं॰ १६ क॰ पु॰ निर्णयमिति पाठः।

तस्य – विशेषात्मनो वस्तुनो, यत् स्वात्मनो वीर्यं – तदितरपरावृत्तत्वं, तस्य श्राक्रमणं – स्वात्मना विष-यीकरणं, तत्र पाटवं – नैराकांक्ष्यात्तीत्रत्वं, ततो यत् तेनैव श्राकारेण उन्मुद्रणं – प्रतिनियतस्वस्वरूपावि-ष्करणं, तत् उद्घाटितात्मप्रथामयत्वस्य श्रविशेषात् 'लच्चणम्' इति 'उत्तरम्' इति 'निर्ण्य' इति चोच्यते । तत्र – श्रसाधारणस्तत्त्वावबोधको धर्मो लक्षणं, तत्त्वावबोधोपकरणं दूषणोद्धरणमुत्तरं, तत्त्वावबोधो निर्णयः ॥२६०॥

ननु तत्त्वावबोधसारत्वस्य श्रविशेषात्, परीचापि लक्षग्रेनैव निर्णयवत् कथं न संग्रहीता? इत्याशङ्कचाह

> निर्गीततावद्धमींश-प्रष्ठपातितया पुनः । भूयो भूयः समुद्देश-लत्त्वगात्मपरीत्त्वगाम् ॥२९१॥

पं॰ १ क॰ पु॰ स्वात्मवीर्यमिति समस्तपाठः ।

पं० १ क० पु० तदुद्घाटितास्प्रथममयस्वेति पाठः।

पं० ११ क० पु० नियतवत्कथमिति पाठः।

पं० १२ ख० पु० निर्यीतं तावदिति पाठः।

निर्णीतो – निर्णयविषयीकृतः, तावान् – नियत-लक्षणलक्ष्यो, योऽसौ धर्माशः – तद्विषयतया पौनः-पुन्येन यः समुद्देशः, यच्च लक्षणं – साधारणासाधा-रणधर्मनिरूपणं, तदात्मकं, पुनः परितः – सर्वतो निःशेषप्रतिपत्तप्रतित्तेषेण ईक्षणं – परीत्ता इति वाक्यार्थः ॥२६१॥

एतच उद्देशादित्रयं सर्वत्रैवास्ति इत्याह

दृष्टानुमानौपम्याप्त-वचनादिषु सर्वतः ।

उद्देशलत्त्वगावित्ता-त्रितयं पागिनां स्फुरेत् ॥२९२॥

एतदेव क्रमेण दर्शयति

निर्विकल्पितमुद्देशो

विकल्पो लत्त्रगं पुनः।

परीत्त्रगां तथाध्यत्ते

विकल्पानां परम्परा ॥२६३॥

पं०२ क० पु॰ बच्च या बक्ष्यो ये छो। धर्मे ति पाठः ।

पं० १ क० पु० प्रतिचेपेया जनस्यमिति पाटः।

पं० १ क० पु० सर्वश इति पाठः।

पं॰ १४ क॰ पु॰ विकल्पे प्रीणितं स्फुरेदिति पाठः।

नगोऽयामिति चोहेशो धूमित्वादग्रिमानिति । लक्ष्यं व्याप्त्यादिविज्ञान-जालं त्वत्र परीद्धागम् ॥२६४॥ उद्देशोऽयमिति प्राच्यो गोतुल्यो गवयाभिधः। इति वा लत्त्त्रग्रां शेषः परीच्चोपमितौ भवेत् ॥२९५॥ स्वःकाम ईहगुद्देशो यजेतेत्यस्य लत्त्रगाम् । **ऋग्रिष्टोमादिने**त्येषा परीत्ता शेषवर्तिनी ॥२९९॥

उद्देशः इति – श्रालोचनमात्रस्य श्रनुद्घाटितात्म-प्रथारूपत्वात् । लक्षणम् इति – नीलमिति विकल्पेन निर्विकल्पस्यैव उद्घाटितात्मप्रथारूपत्वात् । विकल्पा-नाम् इति – श्रर्थिकयाज्ञानपूर्वापरभाविनाम्, तत एव

पं॰ ६ क॰ पु॰ गोतुल्ये गवयाभिष्ठ इति पाटः । पं॰ १० ख॰ पु॰ यजेतेस्य खब्दचयामिति पाटः ।

च श्रर्थतयात्वनिश्चयोत्पादः इत्येषां परीक्षात्वम्। उद्देशः इति – नगोऽयम् इति धर्मिमात्रस्येव अनुद्घा-टितसाध्यधर्मात्मत्वेन प्रथनात्। लक्ष्यामिति – साध्य-धर्मविशिष्टतया उद्घाटितात्मप्रथारूपत्वात् । व्या-तिः— श्रन्वयव्यतिरेकौ, तद्वशादेव हि साध्यसाधनयो-रविनाभावनिश्चयोत्पादः इत्यस्याः परीचात्मत्वम् । श्रयमिति – पुरोवर्त्तिनः पिग्रडमात्रस्य श्रनुद्घाटिता-त्मत्वेन प्रथनात् । प्राच्यः इति – प्रथमो धर्मिविशेषान-विच्छन्नः इति यावत् । गोतुल्योऽयम् इति – प्रमा-णदशायां, गवयशब्दवाच्योऽयम् इति – फलदशायां च विशेषावच्छेदस्य भावित्वात् । वा-शब्दः समुच्चये, तेन प्रमाखदशायाः फलदशायाश्च उद्घाटितात्म-प्रथारूपत्वात् लक्षणत्वम् । शेषः इति –सास्नादिम-द्वाहदोहादिकारी इत्यादिः परामर्शः । ईटक् इति – स्वःकामः इत्येव । श्रस्य इति –स्वःकामस्य । लच्च-

पं॰ ३ क॰ पु॰ इत्येषा परीचोहेश इति पाठः।

पं० ५ क० ख० साध्यवर्तिसाधनेति पाठः ।

पं॰ ६ ख॰ पु॰ इत्यस्य परीचात्वमिति पाठः।

पं ११ क॰ पु॰ विशेषावच्छेदभावित्वादिति पाटः।

पं॰ १३ ख॰ पु॰ सास्नादिमत्वमाह दोहाधिकारीति पाठः ।

णम् इति – ऋधिकारानुबन्धस्य विषयानुबन्धमन्त-रेणानिर्णयात् । शेषवर्तिनी इति

'शेषः परमार्थत्वात् ।'

इति वचनात् सा स्त्रर्थवादव्यापारात्मा इति कर्तव्य-ता इत्यर्थः । परीक्षात्वं चात्र – उद्दिष्टलित्ततस्वर्ग-कामाधिकारनिस्तुषीकरणत्वात् ॥ २६३ ॥ २६४ ॥ २६४ ॥ २६६ ॥

ननु स्रक्ष्यमाणिवशेषाकांचानुगुणसामान्यसृष्टिः 'उद्देशः' इत्युक्तं, न च विशेषस्य श्राकांक्षणीयत्वमु-चितं—तदानीं तस्य भविष्यचया वार्तामात्रस्यापि श्रभावात् ? इत्याशङ्कां सोपस्कारप्रागुक्तलचणानु-वादपुरःसरं प्रतिचिपति ।

> विकल्पस्रक्ष्यमागान्य-रुचितांशसिहष्गुनः । वस्तुनो या तथात्वेन सृष्टिः सोद्देशसंज्ञिता ॥ २९७ ॥

पं २ क ० पु ० शेषवर्तिनेति शेष इति पाटः । पं ६ क ० पु ० निस्तुषीकरणवदिति पाटः । पं १० क ० पु ० तदानीन्तनस्येति पाटः । पं १४ क ० पु ० सहिष्णव इति पाटः ।

# तदैव संविच्चिनुते यावतः स्रक्ष्यमागाता ।

विकल्पेन – तत्प्रधानेन प्रमात्रा सामान्यस्य सृष्ट-त्वात्, तद्येच्चया स्रक्ष्यमाणाः – लच्चणात् उल्लास-यिष्यमाणा, त्रत एव त्रन्ये – ये सामान्यव्यतिरिक्ताः प्रमातुः संतोषादायकत्वाच्च, रुचिता – इष्टाः, ये श्रंशा – विशेषाः, तान् – त्र्यात् व्याप्यत्वेन सहते तच्छीलं यत् तस्यैवंविधस्य सामान्यात्मनो वस्तुनः, तथात्वेन – स्रक्ष्यमाण्यतादिविशेषण्विशिष्टविशेष-सहिष्णुत्वेन, या सृष्टिः, तस्या उद्देशः – त्र्यमिधानं, तत्र यावतः श्राकांक्षणीयस्य विशेषस्य स्रक्ष्यमाण्यता तावत्, तदेव – उद्देशावसरे, संविच्चितुते – श्रनुसंधत्ते इत्यर्थः ॥२६७॥

तत्र हेतुः

यतो ह्यकालकालिता संधत्ते सार्वकालिकम् ॥२६८॥ ह्वि-शब्दो वाक्यालङ्कारे ॥२६८॥

पं ३ क॰ पु॰ विकल्पे तत्प्रधानेति पाठः।

ननु उद्घाटितात्मप्रथारूपत्वे सित लक्षणस्य सामान्यविशेषयोर्द्रयोरिप प्रथनात् किं लक्ष्यं ? किं वा लक्षणम् ? इत्यत्र विवेकाभावादिनयमैंः स्यात् इत्याशंक्याह

> स्रक्ष्यमागास्य या सृष्टिः प्राक्सृष्टांशस्य संहतिः । स्रमूद्यमाने धर्मे सा संविछत्त्रगामुच्यते ॥२६६॥

इह विशेषसामान्यविषयस्रष्टिसंहृतिमयी संवित् लक्षणं - व्यवहरणबीजमिति । तत्र सृज्यमानस्य विशेषांशस्य विधेयतया लक्षणत्वं वाच्यं, संह्रिय-माणस्य च सामान्यांशस्य श्रनृ्यमानतया लक्ष्य-त्वम् इत्यस्त्येव विवेकः ॥२६६॥

ननु

'भूयो भूयः समुद्रेशलचयात्म परीचयम्।'

<sup>\*</sup>यदि च पूर्वमनुङ्किखितविशेषा सामान्यस्थितिः पश्चाद्विशेषोदयः तदा सामान्य-विशेषपोवैविक्त्येन प्रथनाङ्क्यवज्ञ्च्याभावो व्यवस्थित एव, यदा तु पूर्वमिष सामा-न्यावस्थायां विशेषावस्थितिस्तदा परस्परमत्र नियमाभाव इति 'पुकन्न द्वियोगः संकरा-क्यदोषद्षितः संभवेदिति भावः ।'

पं० १० क० ग० पु० वाष्यव्यवहरयाबीजं सा इति पाठः ।

इत्युक्तं, तत्र च विरामनिमित्ताभावात् परीक्षाया श्रविश्रान्तिरेव स्यात् ? इत्याशङ्कामनुवादगर्भा प्रतिक्षिपति

> तत्प्रष्टपातिभूयोंश-सृष्टिसंहारविभ्रमाः । परीत्ता कथ्यते मातृ-रुचिता काल्पितावधिः ॥२७०॥

ननु तत्र तत्र प्रत्यचादौ क्रमेण पश्यन्ती-मध्यमा-वैखरीरूपतया स्वात्मचमत्कारमयी विमर्शशक्तिरेव विजृम्भते इत्युक्तं, तत्कथिमह उद्देशाद्यात्मना स्विसद्धान्ताप्रसिद्धं क्रमान्तरमासूत्रितम् ? इत्याशं-क्याह

> प्राक्परयन्त्यय मध्यान्या वैखरी चेति ता इमाः। परा परापरा देवी चरमा त्वपरात्मिका॥२७१॥

पं० ७ क० पु० कल्पितो विधिरिति पाटः । पं० १ क० पु० चमस्कारमात्रविमशेति पाटः । पं० १६ क० पु० स्वपरा मता इति पाटः ।

ननु संख्यासाम्यमात्रादेव उद्देशादित्रयस्य पश्य-न्त्यादिरूपत्वम्, इति किमिदम् ? इत्याशंक्याह इंच्छादि शक्तित्रितय-मिदमेव निगद्यते ।

पूर्वेगा संबन्धः ।

एतत्प्राग्गित एवायं

ब्यवहारः प्रतायते ॥२७२॥

सकलः खलु श्रयं शुद्धाशुद्धात्मा व्यवहारः सं-विद्भित्तावेव श्रवभासते इति भावः । तदुक्तं

'इत्यमत्यर्थभिन्नार्थावभासखचिते विभाै । समलो विमलो वापि व्यवहारोऽनुभूयते ॥'

इति ॥२७२॥

न केवलमेषाम् एवं-रूपत्वं, यावत्

'परो महानन्तरालो दिन्यो मिश्रस्त्वदिन्यकः। संबन्धः पडविधस्तन्त्रेः....।'

### इत्यादिना उक्तस्य संबन्धस्यापि, इत्याह

तिद्यानत्रार्थः – य प्व पद्मप्रमातृभी रुद्रेशादित्रयरूपत्या विकल्पत्वेन व्यवहारा निर्दिष्टः स प्वात्र इच्छादिरूपत्या विमल प्व उपादेयत्वेन कथितः ।

पं॰ १० क॰ पु॰ इत्यमित्यर्थभिन्नेति, ख॰ पु॰ इत्थमत्यन्तभिक्वार्थेति पाठः । पं॰ १४ क॰ पु॰ मिश्रस्त्वमिश्रक इति पाठः ।

एतत्प्रश्नोत्तरात्मत्वे पारमेश्वरशासने । परसंबन्धरूपत्व-मभिसंबन्धपञ्चको ॥२७३॥

एते समनन्तरोक्ततत्त्वे ये प्रश्नोत्तरे ते श्रातमा स्वरूपं यस्य तस्य भावस्तत्त्वं, तस्मिन्सित इत्यर्थः । प्रष्टृतद्वक्तोरेव संबन्धो भवति इति भावः । संबन्ध-पश्चके इति महदादिके । षष्टो हि परः संबन्धः सर्वेषामेव एषाम् श्रनुप्राणकत्वेन श्रनुवर्तते, इति पृथगिह नोक्तः ॥ २७३ ॥

एतच स्वोपज्ञमस्माभिनोक्तम् , इत्याह

यथोक्तं रत्नमालायां

सर्वः परकलात्मकः ।

महानवान्तरो दिव्यो

मिश्रोऽन्योऽन्यस्तु पञ्चमः ॥२७४॥

रत्नमालायाम् इति –श्रीकुलरत्नमालायाम्, उक्तम् इति त्रर्थतो, न तु शब्दतः । तत्र

पं० ११ क० पु० मिश्रोऽन्यार्थस्तु पञ्चमेति पाटः ।

'ग्रदृष्टं निर्गुणं यच हेथोपादेयवर्जितम् । तत्तत्त्वं सर्वतत्त्वानां प्रधानं परिपठ्यते ॥ ग्रदृष्टविग्रहश्चैव स शान्त इति गीयते । तस्येच्छा निर्गता शक्तिस्तद्धर्मगुणसंयुता ॥'

इत्यादिना पारमेश्वरी परा शक्तिरेव तत्तत्संबन्धात्मना प्रसृता इति सर्वस्येव महदादेः संबन्धस्य परकला-त्मकत्वमुक्तम् । श्रत एव च एतदेव

> 'सृष्टिमार्गानुसारेग स्रायातश्चावनीतले । कथितो देवि षष्ठस्तु यद्यावेशस्वरूपतः ॥'

इत्यनेन उपसंहतम्। मिश्रो – दिञ्यादिञ्यः। श्रन्यो-ऽन्यः इति – दिञ्यापेत्तया श्रन्यो मिश्रः, तस्मादन्यो-ऽपि श्रदिञ्यः इति। दिञ्य-दिञ्यादिञ्य-श्रदिञ्यात्मना त्रिधैव हि संभवति विकल्पः। श्रत एवायमत्र इतरे-तरशब्देन उक्तः। तदुक्तं

> 'महानवान्तरो दिञ्यो दिञ्यादिञ्यश्चतुर्थकः। इतरेतरमार्गेण पञ्चधा भिन्नलचणः॥'

इति । एतच संबन्धपञ्चकं शिवात् सदाशिवस्य,

पं॰ १ क॰ पु॰ श्रासृष्टमिति पाठः।

पं॰ ६ क॰ पु॰ महदाद्यैः संबन्धस्य इति, पराकलात्मकत्वमिति च पाठः ।

पं॰ १० क० पु॰ इस्पत्रोपसंहतमिति पाठः।

तस्मात् श्रनन्तनाथस्य, तस्मात् श्रीकगठनन्दिकुमा-रादीनां, तेभ्योऽपि सनत्कुमारादीनामृषीगां, तेभ्यो-ऽपि मनुष्यादीनां क्रमेण श्रवगन्तव्यम्। यदुक्तं तत्रैव

'शिवस्य परिपूर्णस्य परस्यामिततेजसः। तच्छक्तिरचैव सादाख्या स्वेच्छाकर्तृत्वगोचरा ॥ सक्त्वं तेन च संप्राप्तं संबन्धं प्रथमं विदुः। ध्रवान्तरश्च योगेन सादाख्यात्क्रमशः पुनः॥ प्राप्तोऽनन्तेशदेवेन द्वितीयस्तेन कीर्तितः। खतीयस्तु पुनर्देवि श्रीकण्ठा नन्दिना सह॥ द्वाम्यां देवात्तु मत्वैवं तेन दिव्यः प्रकीर्तितः। श्रृषीणां च समासेन नन्दिना प्रतिपादितम्॥ चतुर्थस्तु भगवता दिव्यादिव्यः प्रकीर्तितः। व्याख्यानक्रमयोगेन विद्यापीठप्रपूजने॥ शिष्याचार्यस्वरूपेण पश्चमस्त्वतरेतरः। इति पश्चप्रकारोऽयं संबन्धः परिकीर्तितः॥'

इति ॥२७४॥

परकलात्मत्वमेव व्याचष्टे

भिन्नयोः प्रष्टृतद्वक्त्रो-श्चैकात्म्यं यत्म उच्यते ।

पं॰ ६ क॰ पु॰ सतस्वं तेनेति पाटः । पं॰ १० क॰ पु॰ देवात्तमप्येवमिति पाटः । पं॰ १२ क॰ पु॰ चतुर्थस्तद्भगवतेति पाटः । प्रष्टा यथा सदाशिवो, वक्ता यथा शिवः, तच्छ-ब्देन प्रश्नकियापरामर्शः, तयोभिन्नत्वेऽपि तावत्यर्थे संविद्दार्ख्येकात्म्यात् संबन्धः — तस्य भेदाभेदरूप-त्वात्, ऐकात्म्यभावे यदा भेदगन्धस्यापि विगल-नात् सर्वात्मतालक्षणा पूर्णता स्यात् तदा परः संबन्धः॥

तदाह

संबन्धः परता चास्य पूर्गोकात्म्यप्रधामयी ॥२७५॥

परता हि पूर्णैकात्म्यप्रथालचाणा । पूर्णे हि सर्वमस्ति, सर्वत्र च पूर्णमस्ति इत्येतत् पञ्चस्विप संबन्धेषु श्रस्ति इति युक्तमुक्तं 'सर्वः परकलात्मकः' इति । तदुक्तं

> 'संबन्धः परमेशानि सर्वः परकलामयः। महानवान्तरो दिव्यो मिश्रोऽदिव्यश्च तत्परः॥'

इति ॥२७४॥

संबन्धान्तरेष्वपि एतदेवातिदिशति

पं० ४ क० पु॰ ऐकात्म्यं च यदेति पाठः ।

पं॰ ४ क॰ पु॰ सर्वसर्वात्मताबन्नया पूर्यापूर्यता स्यादिति पादः ।

त्रमेनैव नयेन स्या-त्संबन्धान्तरमप्यलम् । शास्त्रवाच्यं फलादीनां परिपूर्गात्वयोगतः ॥२७९॥

एतदेव संकलयित इत्यं संविदियं देवी स्वभावादेव सर्वदा । उद्देशादित्रयपागा। सर्वशास्त्रस्वरूपिगा। ॥२७७॥

इत्थम् – उक्तेन प्रकारेण, सर्वदा संविदेव इयं भग-वती स्वस्वातन्त्र्यात् उद्देशादित्रयप्राणेन सर्वात्मना शास्त्रेण स्वरूपिणी – शास्त्रात्मना संविदेव श्रवभा-सते इत्यर्थः ॥२७७॥

तत्र उद्देशस्वरूपमेव तावदाह तत्रोच्यते पुरोद्देशः पूर्वजानुजभेदवान् ।

पं॰ १ क॰ पु॰ श्रनेनैव त्रयेखेति पाटः । पं॰ ११ व॰ पु॰ स्वातन्त्र्यात् श्रादेशादीति पाटः ।

विज्ञानभिद्गतोपायः

परोपायस्तृतीयकः ॥२७⊏॥

शाक्तोपायो नरोपायः

कालोपायोऽय सप्तमः।

चक्रोदयोऽय देशाध्वा

तत्त्वाध्वा तत्त्वभेदनम् ॥२७६॥

कलाद्यध्वाध्वोपयोगः शक्तिपाततिरोहिती ।

दीन्तोपक्रमगुं दीन्ता

सामयी पौत्रिके विधौ ॥२⊏०॥

प्रमेयप्रक्रिया सूक्ष्मा

दीत्ता सद्यःसमुत्क्रमः ।

तुलादीचाय पारोची

लिङ्गोद्धारोऽभिषेचनम् ॥२८१॥

**ग्रन्त्येष्टिः श्राद्धक्लप्ति**श्च

शेषद्वितिनिरूपगाम् ।

लिङ्गार्चा बहुभित्पर्व-

पवित्रादि निमित्तजम् ॥२८२॥

रहस्पचर्या मन्त्रौघो मगडलं मुद्रिकाविधिः।

एकीकारः स्वस्वरूपे

प्रवेशः शास्त्रमेलनम् ॥२⊏३॥

**ऋायातिकथनं शास्त्रो**-

पादेयत्वनिरूपगाम् ।

सामान्यसंज्ञ्या कीर्तनं पूर्वज उद्देशः, विशेषसंज्ञया कीर्तनम् श्रनुज उद्देशः, स एव च विभागः
इत्यन्यत्र उक्तः। तत्र पूर्वजमुद्देशमाह — विज्ञानभित्
इत्यादिना निरूपणम् इत्यन्तम्, विज्ञानानि शाम्भवादीनि भिद्यन्ते यत्र इति । गतोपायः इत्यनुपायः।
पौत्रिके विधौ इति पौत्रिकं विधिमाश्रित्य । दीक्षा
इति पूर्वेण संबन्धः। प्रमेयप्रक्रिया इत्यर्थात् पौत्रिके
विधौ इति योज्यम् । यद्दक्ष्यति

'तदाद्विकानुजोदेशे कथितं पौत्रिके विधी।'

### इति ॥२७८–२८३॥

पं॰ १ क॰ पु॰ रहस्यशौचमन्त्रौध इति, स्त्र॰ पु॰ रहस्यचर्चेति च पाठः।

पं० ३ क० पु० एकीकारः स्वरूपेया प्रवोधः शास्त्रेति पाठः ।

पं॰ ६ क॰ पु॰ पादेयस्वे न्यरूपयत् इति पाठः ।

पं० ७ ६० पु० श्रायतिकीर्तनमिति पाठः।

किमेवमियता म्रन्थेन उपनिबद्धेन ? इत्याशङ्क्याह इति सप्ताधिकामेनां त्रिंशतं यः सदा बुधः ॥२⊏४॥

त्र्राह्मितानां समभ्यस्येत् स सात्ताद्भैरवो भवेत् ।

सप्तत्रिंशत्सु संपूर्ण-बोधो यद्भैरवो भवेत् ॥२⊏५॥

किं चित्रमगावोऽप्यस्य दशा भैरवतामियुः ।

इत्येष पूर्वजोद्देशः कथ्यते त्वनुजोऽधुना ॥२⊏६॥

विज्ञानभित्पकरगो सर्वस्योद्देशनं क्रमात् ।

द्वितीयस्मिन्प्रकरगो गतोपायत्वभेदिता ॥२८७॥

विश्वचित्प्रतिबिम्बत्वं परामर्शोदयक्रमः ।

मन्त्राद्यभित्ररूपत्वं परोपाये विविच्यते ॥२८८॥ विकल्पसंस्क्रिया तर्क-तत्त्वं गुरुसतत्त्वकम् । योगाङ्गानुपयोगित्वं कल्पितार्चाद्यनादरः ॥२८६॥ संविच्चक्रोदयो मन्त्र-वीर्यं जप्यादि वास्तवम् । निषेधविधितुल्यत्वं शाक्तोपायेऽत्र चर्च्यते ॥२६०॥ बुद्धिध्यानं प्रागातत्त्व-समुचारश्चिदात्मता । उच्चारः परतत्त्वान्तः-प्रवेशपथलत्त्त्गाम् ॥२६१॥ करगां वर्गातत्त्वं चे-त्यागावे तु निरूप्यते । चारमानमहोरात्र-संक्रान्त्यादिविकल्पनम् ॥२६२॥

पं॰ १० घ० पु॰ समुचारस्तदात्मना इति पाठः ।

संहारचित्रता वर्गाो-दयः कालाध्वकल्पने । चक्रभिन्मन्त्रविद्याभि-देतचक्रोदये भवेत् ॥२६३॥ परिमागां पुरागाां च संग्रहस्तत्त्वयोजनम् । एतद्देशाध्वनिर्देशे द्वयं तत्त्वाध्वनिर्गाये ॥२९४॥ **कार्यकारगाभावश्च** तत्त्वक्रमनिरूपगाम् । वस्तुधर्मस्तत्त्वविधि-र्जायदादिनिरूपगाम् ॥२६५॥ प्रमातृभेद इत्येतत् तत्त्वभेदे विचार्यते। कलास्वरूपमेकत्रि-पश्चाद्यैस्तत्त्वकल्पनम् ॥२६६॥ वर्गाभेदक्रमः सर्वा-धारशक्तिनिरूपगाम् ।

कलाद्यध्वविचारान्त-रेतावत्प्रविविच्यते ॥२६७॥

**ग्रमेदभावनाकम्प-**हासौ त्वध्वोपयोजने । संख्याधिक्यं मलादीनां तत्त्वं शक्तिविचित्रता ॥२६८॥

**ऋन**पेत्तित्वसिद्धिश्च तिरोभावविचित्रता । शक्तिपातपरीच्चाया-

तिरोभावव्यपगमो ज्ञानेन परिपूर्गाता । उत्क्रान्त्यनुपयोगित्वं दीत्तोपक्रमगो स्थितम् ॥३००॥

मेतावान्वाच्यसंग्रहः ॥२६६॥

शिष्यौचित्यपरीत्तादौ स्थानभित्स्थानकल्पनम् ।

पं० ११ क० पु० तिरोभावायपगमे इति पाठः।

सामान्यन्यासभेदोऽर्घ-पात्रं चैतत्प्रयोजनम् ॥३०१॥ द्रव्ययोग्यत्वमर्चा च बहिर्द्वारार्चनं क्रमात् । प्रवेशो दिक्स्वरूपं च देहपागादिशोधनम् ॥३०२॥ विशेषन्यासवैचिऽयं सविशेषार्घभाजनम् । देहपूजा प्रागाबुद्धि-चित्स्वध्वन्यासपूजने ॥३०३॥ **ऋन्यशास्त्रगग्गोत्कर्षः** पूजा चक्रस्य सर्वतः । त्तेत्रग्रहः पञ्चगव्यं पूजनं भूगगोशयोः ॥३०४॥ ऋस्त्राची वहिकार्यं चा-प्यधिवासनमग्रिगम् ।

पं० १ क० घ० पु० प्रवेशोऽध्यवस्यं चेति पाटः। पं० १ क० पु० बुद्धिचेष्टाध्वेति पाटः।

तर्पगां चरुसंसिडि-र्दन्तकाष्टान्तसंस्क्रिया ॥३०५॥ शिवहस्तविधिश्चापि शय्याक्लप्तिविचारगाम् । स्वप्रस्य सामयं कर्म समयाश्चेति संग्रहः ॥३०८॥ समयित्वविधावस्मि-न्स्यात्पश्चदश त्र्राहिको । मग्डलात्मानुसन्धानं निवेद्यपशुविस्तरः ॥३०७॥ **ऋग्रितृप्तिः स्वस्वभाव-**दीपनं शिष्यदेहगः। **ऋध्वन्यासविधिः शोध्य-**शोधकादिविचित्रता ॥३०८॥ दीन्ताभेदः परो न्यासो मन्त्रसत्ताप्रयोजनम् । भेदो योजनिकादेश्च षोडशे स्यादिहाहिको ॥३०६॥

**मूत्रक्लप्रिस्तत्त्वशुद्धिः** पाशदाहोऽय योजनम् । **ऋध्वभेदस्त**थेत्येवं कथितं पौत्रिके विधौ ॥३१०॥ जननादिविहीनत्वं मन्त्रभेदोऽघ सुस्फुटः । इति संद्यिप्तदीत्ताख्ये स्यादष्टादश त्र्याहिको ॥३११॥ कलावेत्ता कृपाग्यादि-न्यासश्चारः शरीरगः । ब्रह्मविद्याविधिश्चैव-मुक्तं सद्यःसमुत्क्रमे ॥३१२॥ **ऋधिकारपरीद्यान्तः**-संस्कारोऽय तुलाविधिः। इत्येतद्वाच्यसर्वस्वं स्याद्विंशतितमाह्निको ॥३१३॥

पं० १ क० पु० कालावेदोति पाटः । पं० १३ क० पु० अधिकारिपरीचातः संस्कार इति पाटः ।

मृतजीवद्विधिर्जालो-पदेशः संस्क्रियागगाः। बलाबलविचारश्चे-त्येकविंशाह्विके विधिः ॥३१४॥ श्रवगां चाभ्यनुज्ञानं शोधनं पातकच्युतिः । शङ्काच्छेद इति स्पष्टं वाच्यं लिङ्गोद्धृतिक्रमे ॥३१५॥ परीत्ताचार्यकरगां तद्वतं हरगां मतेः। तद्विभागः साधकत्व-मभिषेकविधौ त्वियत् ॥३१६॥ ऋधिकार्यथ संस्कार-स्तत्प्रयोजनमित्यदः ।

स्तत्प्रयोजनमित्यदः । चतुर्विशेऽन्त्ययागाख्ये वक्तव्यं परिचर्च्यते ॥३१७॥

पं॰ १५ क॰ पु॰ चतुर्विशतियागास्ये इति पाठः।

प्रयोजनं भोगमोत्त-दानेनात्र विधिः स्फुटः । पञ्चविंशाह्विके श्राद्ध-प्रकाशे वस्तुसंग्रहः ॥३१८॥

प्रयोजनं शेषत्रते-र्नित्याची स्थगिडले परा । लिङ्गस्वरूपं बहुधा चात्तसूत्रनिरूपगम् ॥३१९॥

पूजाभेद इति वाच्यं लिङ्गार्चासंप्रकाशने । नैमित्तिकविभागस्त-त्प्रयोजनविधिस्ततः ॥३२०॥

पर्वभेदास्तद्विशेष-श्चक्रचर्चा तदर्चनम् । गुर्वाद्यन्तदिनाद्यर्चा-प्रयोजननिरूपगाम् ॥ ३२१॥ श्लोकः ३२५ । प्रथमाहिकम्।

मृतेः परीत्ता योगीशी-मेलकादिविधिस्तथा । व्याख्याविधिः श्रुतविधि-र्गुरुपूजाविधिस्त्वियत् ॥३२२॥

नैमित्तिकप्रकाशाख्ये ऽप्यष्टाविंशाह्निके स्थितम् । **ऋधिकार्यात्मनो भेदः** सिद्धपत्नीकुलक्रमः ॥३२३॥

**ऋर्चाविधिदींतविधी** रहस्योपनिषत्क्रमः । दीत्ताभिषेकौ बोधरचे-त्येकोनत्रिंश ऋाह्विके ॥३२४॥

मन्त्रस्वरूपं तद्वीर्य-मिति त्रिंशे निरूपितम् । शूलाब्जभेदो व्योमेश-स्वस्तिकादिनिरूपगाम् ॥३२५॥

पं॰ १ ग॰ पु॰ विधिमौंनिविधी रहस्येति पाटः ।

विस्तरेगाभिधातव्य-मित्येकत्रिंश त्र्राहिको । गुगाप्रधानताभेदाः स्वरूपं वीर्यचर्चनम् ॥ ३२६ ॥ कलाभेद इति प्रोक्तं मुद्दागां संप्रकाशने ।

इत्यादि न केवलमेवं, यावत् श्रन्यदिष श्रस्य माहात्म्यं स्यात् इत्याह 'इति सप्ताधिकां, संप्रका-शने' इत्यन्तम् । इह प्रन्थकृता तत्त्वतः समस्तव्य-स्तत्वेन सप्तित्रंशदाहिकानि उपनिबद्धानि इति । यथा पृथ्वीतत्त्वे भेदस्य प्राधान्यात् स्थूलेन रूपेण सर्वमस्ति, तथा इहापि वक्ष्यमाणम् इत्युक्तं 'सर्व-स्योदेशनं क्रमात्' इति । परोपाये इति – शाम्भवोपाये, श्रस्य च श्रविकल्पकमेव रूपम् इत्युक्तप्रायं, तच्च भेदाभावे सति भवेत्, स च वाच्यवाचकात्मनो विश्वस्य संविदेकरूपत्वे सति स्यात्,तत्र वाच्यात्मनो विश्वस्य चित्प्रतिबिम्बत्वेन सामान्यविशेषात्मतया

पं॰ १६ स॰ पु॰ विरवस्य विरवचिदिति पाठः।

द्विविधस्य, वाचकात्मनो विश्वस्य च परामर्शोदय-क्रममन्त्राद्यभिन्नरूपत्वाभ्यां संविदनतिरेकात् तदेक-रूपत्वमुच्यते इत्यत्र एतत्प्रमेयत्रयोपक्षेपः। शाक्तस्य च विकल्पकमेव रूपम् इति प्रथमं विकल्पस्यैव संस्कार उक्तः, स च हेयाद्यालोचनद्वारेण तर्केण श्रमिधीयते इति तदनन्तरं तत्तत्त्वम् । श्रन्यच शुद्धविद्यात्मनस्तर्कस्यैव विस्फूर्जितं यत् तद्दशादेव सद्गुरुप्राप्तिभवेत् इति तत्सतत्त्वमुक्तम् । तर्क एव च साक्षाद्योगस्याङ्गम् इति श्रन्येषां योगाङ्गानामनुप-योगित्वम् - तर्कस्य च शुद्धविद्यात्मतया भेदभावक-मायीयविकल्पप्रतिघातित्वात् कल्पितस्य स्रर्चादेर-नादरः तत एवाविकल्पसंस्कारस्य दार्ढ्यात् संवि-चकोदयः, तदुदय एव च मन्त्राणां परं वीर्यं, तथामर्श एव च वास्तवं जप्यादि, स्रत एव च संविदि भेदाभावात् निषेधविधितुल्यत्वम् इत्येतन्नवसंख्याकं प्रमेयमुपक्षिप्तम् । एवमाण्वादाविप बुद्धिध्यानादेः साचात्तरौपयिकत्वम् इत्येतदस्माभिः – स्पष्टत्वात्

पं० १ क० पु॰ स चाहन्ताद्यालोचनद्वारेखेति, ख॰ पु॰ स चोपायाचाला-चनेति पाटः।

ग्रन्थविस्तरभयात् स्रग्ने च निर्णेष्यमाण्त्वात् न प्रातिपद्येन व्याख्यातम् इति स्वयमेव स्रवधार्यम् ॥ २८४–३२६ ॥

ननु एकीकाराहिकादौ किमिति न श्रनुजोद्देशः कृतः ? इत्याशङ्क्याह

> द्वात्रिंशतत्त्वादीशाख्या-त्प्रभृति प्रस्फुटो यतः ॥ ३२७॥

न भेदोऽस्ति ततो नोक्त-मुद्देशान्तरमत्र तत् ।

द्वात्रिंशं तत्त्वं स्वरूपं यस्य तन्मुद्राह्विकं, तस्मात् द्वात्रिंशसंख्यादनन्तरं यत् ईशाख्यं त्रयिस्त्रंशमेकीका-राह्विकं तत त्रारभ्य भेदस्य प्राधान्याभावात् त्रानुज उद्देशो न कृतः इत्यर्थः ॥३२७॥

ननु यद्यतः प्रभृति भेदो नास्ति तत्किमिति श्राह्विकान्तरपरिगणनमेव कृतम् इत्याशङ्क्याह

> मुख्यत्वेन च वेद्यत्वा-दिधकारान्तरक्रमः ॥३२⊏॥

**एतदुपसंहरन्नन्यदवतारयति** इत्युद्देशविधिः प्रोक्तः सुखसंग्रहहेतवे । **ऋ**थास्य लत्त्त्गावेत्ते निरूप्येते यथाक्रमम् ॥३२६॥ श्रस्य इति-उद्दिष्टस्य प्रमेयजातस्य ॥३२६॥ इदानीमाहिकार्थमेव संचिनोति त्र्यात्मा संवित्प्रकाशस्थितिरनवयवा संविदित्यात्तशक्ति-वातं तस्य स्वरूपं स च निज महस-श्क्रादनाद्वद्वरूपः । **त्रात्म**ज्योतिःस्वभावप्रकटनविधिना तस्य मोत्तः स चायं चित्राकारस्य चित्रः प्रकटित इह य-त्संग्रहेगार्थ एषः ॥३३०॥

इह श्रात्मनस्तावत् धामत्रयीबाह्यप्रकाशविलच्चणः

पं• ४ क॰ पु॰ बच्चगापेचया तत्र इति पाठः ।

पं॰ १० ग० ५० निजमहिमाच्छादनादृद्वन्द्वरूपः इति पाठः।

पं० १३ क० पु० स चास्य इति पाठः।

संविद्रूप एव प्रकाशः स्वरूपं, संविच्च निरवयवा इति एक एव स्रखग्रडप्रकाशरूपः इति यावत् । श्रत एव च

'शक्तिश्च नाम भावस्य स्वं रूपं मातृकल्पितम्।'

इत्याद्युक्तयुक्त्या तस्य श्रात्मनः क्रोडीकृतानन्त-शक्तिकं स्वरूपम्, एवमद्वयात्मत्वेऽपि स एव श्रिति-दुर्घटकारित्वलचणात् स्वस्वातन्त्र्यात्, निजस्य – श्र-नन्यसाधारणस्य ज्ञत्वकर्तृत्वलचणस्य, महसो गोप-नात् याद्ययाहकात्मकं द्वन्द्वमाभासयन्

'····· शिव एव गृद्दीतपश्चभावः।'

इत्याद्युक्तयुक्त्या 'बद्धः' इत्युच्यते, एवमपि तस्य श्रा-त्मनः प्रत्यावृत्त्या

इत्याद्युक्तयुक्त्या ज्ञत्वकर्तृत्वलचणस्य स्वमहस एव प्रथनं मोच्नः, यदर्थमेव च तत्तदनन्तशास्त्रात्मक इ-यान् परिकरः । तदाह 'स चायम्' इत्यादि, स चायं मोच्नः – तत्तद्यहीताधरदर्शनभूमिकस्य अस्य

पं• = ग॰ पु॰ महिस्रो गोपनादिति पाठः ।

'रागाद्यकलुषोऽस्त्यन्तः शून्योऽहं कर्तृतोज्भितः।'

### इत्याद्युक्तयुक्त्या चित्रस्वभावस्य, यद्वा

'तेनाजडस्य भागस्य पुद्गलाण्वादिसंज्ञिनः । स्रनावरणभागांशे वैचित्र्यं बहुधा स्थितम् ॥'

### इत्यादिनीत्या चित्राकारस्य

'मतः कंचित्रमातारं प्रति प्रथयते प्रभुः । पूर्णमेव निजं रूपं कंचिदंशांशिकाकमात् ॥'

इत्याचुक्त्या चित्रः शाम्भवाद्यावेशात्मा प्रकटितः, इह इति – श्रस्मिन्नाहिके। ययोर्बन्धमोत्तयोः संग्रहेगा संक्षेपेगा एषोऽर्थः प्रकटितः इत्यनेनैव संबन्धः॥३३०॥

ननु ब्रात्मनः स्वरूपप्रथनमेव 'मोक्षः' इत्युक्तम्, ब्रात्मा चैक एव ब्रखएडः इति तत्प्रथात्मनो मोच्चस्यापि वैचित्र्यं कुतस्त्यम् ? इत्याशङ्क्याह

# मिथ्याज्ञानं तिमिरमसमान् दृष्टिदोषान्त्रसूते

पं॰ ३ क॰ पु॰ तेनाजडविभागस्येति, संज्ञित इति च पाठः।

पं० १ ख० पु० चित्रस्वभावस्य इति पाठः ।

पं० म क० पु० इत्याद्युक्तयुक्त्या इति पाठः ।

तत्सद्भावाद्विमलमि त-द्भाति मालिन्यधाम । यजु प्रेक्ष्यं दृशि परिगतं तैमिरीं दोषमुद्रां दूरं रुन्द्वेत्प्रभवतु कथं तत्र मालिन्यशङ्का ॥ ३३१ ॥

तिमिरम् – श्राणवमलमेव मिथ्याज्ञानं भेदप्रधातमकम् श्रपूर्णं वेदनं, दृष्टः पूर्णायाः संवित्तेः, श्रसमान् –
श्रात्मिन श्रनात्माभिमानादिरूपान् दोषान् जनयति
इति मिथ्याज्ञानसद्भावात् विमलं पूर्णमिप तत् ज्ञानं
मालिन्यधाम भाति – स्वस्वातन्त्र्यादपूर्णेन श्रात्मना परिस्फुरति इत्येतावानर्थः इति व्यवह्रियते, यत्
पुनरुपेयत्वेन प्रेक्षणीयम् – श्रवश्यज्ञातव्यं परप्रमात्रेकातम पूर्णं ज्ञानं

'नाहं प्रायोा नैव शरीरं न मनोऽहं नाहं बुद्धिर्नाहमहङ्कारिधयी च। योऽत्र ज्ञांशः सोऽस्म्यहमेवं इत्यादिनीत्या उद्देष्टनक्रमेण विमर्शपदवीमारूढं सत्, मिथ्याज्ञानसमुत्थाम श्रनात्मिन श्रात्माभिमानरूपां दोषमुद्रां दूरं रुन्ध्येत् – श्रात्मन्येव श्रात्माभिमानेन तिरस्कुर्यात्, तत्र का नाम मालिन्यशङ्का तत्र सं-भावनापि न भवेत् इति वस्तुवृत्तेन बन्धो मोत्त्रो वापि न नाम कश्चिदस्ति इति का वा नाम तत्र वै-चित्र्यसंभावना स्यात् । श्रनेन चाभिप्रायेण

> 'संसारोऽस्ति न तत्त्वतस्तनुभृतां बन्धस्य वार्तेव का बन्धो यस्य न जातु तस्य वितथा मुक्तस्य मुक्तिकिया। मिथ्यामोइकृदेष रज्जुभुजगच्छायापिशाचभ्रमो मा किंचित्त्यज मा गृहाण विरम स्वस्थो यथावस्थितः॥'

इत्यादि श्रन्यत्र उक्तम् । श्रथं च तिमिरेण नेत्ररो-गविशेषेण दृष्टौ श्रन्यथाज्ञानात्मदोषजातमुत्पादितं प्रेक्ष्येण श्रञ्जनादिस्थानीयेन रोध्यते इति तत्र मालिन्यशङ्कापि न भवति इति श्रौपम्यं ध्वनि-तम् ॥३३१॥

इदानीमस्य शास्त्रस्य परं गाम्भीर्यं मन्यमानो ग्रन्थकृत्, एतदर्थसतत्त्वमजानानैरिप श्रन्यैरन्यथा-

पं० ४ ख० पु० का नाम अग्रिमात्र संभावना न प्रभवेत् इति पाठः।

बोधेन यत्किंचित् उत्तानमेव श्रन्यथा उच्यते, तान्प्राति श्रप्रस्तुतप्रशंसया उपहसितुमाह

> भाववात १ हठाज्ञनस्य इदया-न्याक्रम्य यव्वर्तयन् भङ्गीभिर्विविधाभिरात्मइदयं प्रच्छाद्य संक्रीडसे । यस्त्वामाह जंडं जडः सइदयं-मन्यत्वदुःशिद्धितो मन्येऽमुष्य जडात्मता स्तुतिपदं त्वत्साम्यसंभावनात् ॥३३२॥

हे भाववात – नीलाद्यर्थ ? श्रात्मनो हृदयं तेन श्रात्मतथ्यं रूपं गोपियत्वा जनस्य सर्वस्येव वादिनो हृदयानि श्राशयान् बलात्कारेण श्राक्रम्य

> 'प्रदास्मानसतः करिष्यति सतः किं नु द्विधा वाप्ययं किं स्थास्नृनुत नश्वरानुत मिथोभिन्नानभिन्नानुत । इत्थं सद्भदनावलोकनपरैभीवैर्जगद्वर्तिभि-र्मन्ये मैननिकद्धनमानद्वदयैर्दुःखेन तैः स्थीयते ॥'

पं० ७ ग० पु० सहृदयंमन्योऽत्र दुःशिचित इति पाठः । पं० १७ ग० पु॰ दुःसमतः स्वीयते इति पाठः ।

इत्यादिस्थित्या विविधाभिर्भङ्गीभिः नर्तयन् यत् संक्रीडसे – नटवत् श्रतात्त्विकेन रूपेण समुल्लसिस, श्रतः स सर्वो वादी श्रसहृदयमपि श्रात्मानं सहृदय-त्वेन मन्यमानोऽत एव दुःशिचितो मिथ्याभिमानात् श्रकिंचिञ्ज्ञः, त्वां भाववातं, जडम् – श्रचेतनम् श्राह, श्रतोऽस्माभिरुत्प्रेक्ष्यते – यत् श्रमुष्य वादिनो वस्तुत-श्चैतन्यस्वभावेन भवता यत् साम्यं तस्य संभावनात् भाववत्त्वमेव जडात्मा इति यद्युच्यते सा श्रस्य निन्दा-स्थाने स्तुतिः। भावानां हि वस्तुतश्चैतन्यमेव रूपम् श्रचेत्यमानत्वे हि तेषां न किंचिद्र्पं स्यात्, श्रत-स्तदेव ये न जानते ते जडेभ्योऽपि जडाः इति कथं च तेषां चेतनात्मकैर्भावैः निन्दापर्यवसायि साम्यं स्यात् इति भावः । एवं प्रकृतेऽपि श्रस्य ग्रन्थस्य यस्तत्त्वं न जानाति मा ज्ञासीत्, प्रत्युत श्रन्यथापि यत्किंचन वक्ति इत्यसावेव जडो, न पुनरस्य प्रन्यस्य कश्चिद्दोषः इत्यर्थः ॥३३२॥

ननु यद्येवं तर्हि एतच्छास्त्राधिगमाय केषांचन

पं॰ ६ क॰ पु॰ भावानां हि भावना वस्तुत इति पाठः।

परेषां विदुषामभ्यर्थना क्रियतां, यदत्र यथावस्त्वेव बुद्ध्वा द्वेषो मा कार्यः ? इत्याशङ्क्याह

इह गलितमलाः परावरज्ञाः

शिवसद्भावमया ऋधिक्रियन्ते ।

गुरवः प्रविचारगो यतस्तद्-

विफला द्वेषकलंकहानियाच्ञा॥३३३॥

इह द्रये पुरुषाः सन्ति — श्रनायातशक्तिपाता श्रा-यातशिकपाताश्च, तत्र पूर्वेषां शतशोऽभ्यर्थिता-नाम् एतदिधगमाय मनोऽपि न प्रसरित, इत्यत्र श्रवधातव्यम्, द्वेषो माकार्यः इत्यभ्यर्थनाया श्रसा-मर्थ्यम् । श्रपरे च श्रनभ्यर्थिता श्रिप स्वयमेव एत-दिधगमाय प्रवर्तन्ते इति तत्रापि एवमभ्यर्थनाया वैयर्थ्यम् । तदाह द्वेषकलङ्कहानियाच्ञा' इति । श्राया-तशक्तिपाताश्च कीदृशाः ? इत्याह गिलतमलाः इति, गिलतं मलम् — श्रज्ञानं येषां ते तथाविधाः, श्रत एव च परम् श्रादिमम् श्रनुत्तरम् श्रवरम् श्रन्त्यं विसर्गं च ये जानते ते पराहंपरामर्शात्मकमन्त्रवी-

पं० ধ ग० पु० प्रविचारयो वियस्तदिति च पाठः ।

र्यज्ञाः इत्यर्थः, श्रत एव शिवसद्भावमयाः - परप्रमात्रे-कात्मज्ञानशालिनः इति यावत्, श्रत एव च गुरवः-तात्त्विकार्थोपदेशिनः इति - एतद्धिगमाय त एव परमधिकारिणः इत्युक्तं यतः प्रविचारणेऽधिकि-यन्ते इति, यद्वक्ष्याति

> 'गुरोर्लचणमेतावदादिमान्त्यं च वेदयेत् । पूज्यः सोऽहमिव ज्ञानी भैरवेा देवतात्मकः ॥'

### इति ॥३३३॥

इह श्राहिकादाहिकान्तरस्य संचयन्यायेन पर-स्परमनुस्यूततां दर्शायितुम् एकेनेव श्लोकेन तत्पर्य-न्तप्रारम्भयोरुपसंहारोपक्रमों करोति, इति 'श्रस्य यन्यकारस्य शैली' – इति श्लोकस्य प्रथमार्थेन श्राहिकार्थमुपसंहरति

> तन्त्रालोकोऽभिनवरचिते-ऽसुत्र विज्ञानसत्ता-भेदोद्गारप्रकटनपटा-वाह्विकोऽस्मिन्समाप्तिः ।

पं॰ ३ क॰ पु॰ अधिगमाय अत एव परमाधिकारिया इति पाठः । पं॰ ६ ग॰ पु॰ आधामन्त्यं चेति पाठः ।

पटौ इति पाचिकः पुंवद्भावः। इति शिवम् ॥

श्रीशृङ्गारत्थादवाप्य कृतिना जन्मानवद्यक्रमं श्रीमच्छङ्क्षधरात्परं परिचयं विद्यासु सर्वास्विप । श्रीकल्याणतनाः शिवादिधगमं सर्वागमानामिप व्याख्यातं प्रथमाहिकं जयरथेनात्रावधेयं बुधैः ॥

इति श्रीमन्महामाहेश्वराचार्यवर्यश्रीमद्भिनवगुप्तविरचिते तन्त्राहे।के श्रीमद्राजानकजयरथकृतप्रकाशाभिष्यव्याख्योपेते विज्ञान-भेदप्रकाशनं नाम प्रथममाह्निकं समाप्तिमगमत्॥

रतत्कश्मीरभूपालसंत्रितेन प्रकाशितम् । सता मुकुन्दरामेण सन्मुदे स्ताच्छिवेर्पितम् ॥

श्रीशिवार्पणमस्तु ॥

# श्रीतन्त्रालोकस्य

श्रीमन्महामाहेश्वराचार्याभिनवगुप्तपादविराचेतस्य श्रीमदाचार्यजयरथकृतप्रकाशाख्यव्याख्योपेतस्य

# द्वितीयमाह्निकम्

जयतान्नतजनजयकृत्सजयो रुद्रो विनाभ्युपायं यः । पूरयति कं न कामं कामं कामेश्वरत्वेन ॥१॥ इदानीं

'यो हि यस्माद् गुणोत्क्वष्टः स तस्माद्र्ध्व उच्यते।' इति-स्थित्या त्राणवादीनां यथायथमुत्कर्षादिह पूर्व-पूर्वमेवाभिधानमिष्यते इत्युपेयैकरूपत्वेन शांभवा-

पं॰ २ क० ख॰ पु॰ कः पूर्यति किं न कामं कामं वागिश्वरत्वेनेति पाठः । पं॰ ६ क० पु॰ अभिधानं करिष्यते इति इत्युपायैकेति च पाठः । दप्यनुपायस्योत्कृष्टत्वम्, इति – प्रथमं तत्त्वरूपमे-वाभिधातुमाह्निकान्तरारम्भं द्वितीयार्धेन प्रतिजानीते यत्तत्राद्यं पदमविरतानुत्तरज्ञप्तिरूपं तन्निर्गोतुं प्रकरगामिदमारभेऽहं द्वितीयम्॥१॥ तन्निर्णयमेवाह

> त्र्रानुपायं हि यदूपं कोऽर्थो देशनयात्र वै । सकृत्स्याद्देशना पश्चा-दनुपायत्वमुच्यते ॥२॥

वै-शब्दोऽवधारणे, तेन नैव कश्चिदर्थः इत्यर्थः। स्रप्नेव समाधत्ते 'सक्रत्स्यात्' इत्यादिना, देशना इत्युपलत्त्रणं – तेन सिद्धदर्शनायपि प्राद्धां, यदुक्तम्

> 'सिद्धानां योगिनीनां च दर्शनं चरुभोजनम् । कथनं संक्रमः शास्त्रे साधनं गुरुसेवनम् ॥ इत्याद्यो निरुपायस्य संक्षेपोऽयं वरानने।'

इति । सक्तदिति – न पुनरुपायानुभवः पौनःपुन्ये-नेत्यर्थः । स्रत एवाह 'पश्चादनुपायत्वमुच्यते' इति,

पं॰ ३ क॰ पु॰ यत्र त्वाचं परमशिवतानुत्तरेति, ख॰ पु॰ यत्त्वत्राचमिति पाठः । पं॰ ४ क॰ ख॰ पु॰ मिदं त्वारभेयं द्वितीयमिति पाठः ।

त्राणवादौ त्रसक्चन्नाव्यमानो हि देशनादि उपेय-प्राप्तिं विदधाति इति तत्र तथात्वमुक्तम्, इह तु न तथा इत्यनुपायत्वं, पर्युदासस्य 'श्रनुदरा कन्या' इति वदल्पार्थत्वेऽपि भावात् श्रल्पोपायत्वमित्यर्थः— प्राप्तव्ये हि प्राप्ते किं नाम निरर्थकैरायासकारि-भिर्भावनादिभिरिति भावः, यदुक्तम्

> 'उपायैर्न शिवो भाति भान्ति ते तत्प्रसादतः। स एवाहं स्वप्रकाशो भासे विश्वस्वरूपकः॥ इत्याकण्यं गुरोर्वाक्यं सकुत्केचन निश्चिताः। विना भूयोऽनुसंघानं भान्ति संविन्मयाः स्थिताः॥'

### इति ॥ २ ॥

नन्वत्र प्रसज्यप्रतिषेधपत्तावलम्बनेनाविद्यमानो-पायत्वमेव, इति मुख्योऽर्थः कस्मान्न व्याख्यातः ? इत्याशंक्याह

> त्र्रजुपायमिदं तत्त्व-मित्युपायं विना कुतः । स्वयं तु तेषां तत्तादृक् किं बूमः किल तान्प्रति ॥३॥

पं० १२ क० पु० नेन विद्यमाने।पायमेवेति पाठः ।

'इदमनुपायं तत्त्वम्' इत्याद्युपदेशादिना केनचिदुपायेनावश्यं भाव्यम्, अन्यथा लक्षणमुपायमन्तरेण
कथं सिद्ध्येत्, इत्युक्तम् 'इत्युपायं विना कुतः' तेन
सक्रदुपदेशादिना केनचिदुपायेनावश्यं भाव्यम्,
अन्यथा द्यनुपायपरतत्त्वज्ञित्तरेव न स्यात् । ननु
स्वविमर्शवलात्स्वयमेव प्राप्तप्राप्तव्या अपि केचिद्
दृश्यन्ते, इति – किं सक्रदुपदेशाद्यात्मना स्वल्पेनाव्युत्पन्नेन ? इत्याशंक्याह 'स्वयमित्यादिना' तदित्यनुपायं परप्रकाशात्मकं रूपं, किं ब्रूम इति – निह
तदिधकारेण शास्त्रस्यैव प्रवृत्तिभवेदिति भावः,
तदुक्तम्

'तत्त्वइस्य तृग्धं शास्त्रं.....।'

### इति । यदभिप्रायेशैव

'संसाराम्बुनिधि यः स्यात्तितीर्षुः कश्चिदुत्तमः' नात्यन्ततज्ज्ञो नो मूर्खः सोऽस्मिञ्ज्ञास्रेऽधिकारवान् ।

इत्यादावत्यन्ततज्ज्ञस्य शास्त्रे नाधिकार उक्तः, तेन वयमर्वाग्दर्शिनोऽप्यदृष्टेऽर्थे शास्त्रेकदिव्यचचुष श्रारु-

पं• २ ग० पु॰ उपायान्तरेख कथमिति पाठः।

पं० = ग० पु० अन्युत्पन्नत्वेन इति पाटः ।

पं० १४ संसारेति पदद्वयं ग० पुस्तकात्पूरितमस्ति ।

रुचूनायातशक्तिपातान्प्रत्येव किंचन ब्रूमः – तेषां ह्येवमुपायमन्तरेण न कदाचिदप्युपेयप्राप्तिर्भवेत् इत्ये-वमुक्तम्, यद्वक्ष्यति

'नानिर्भलचितः पुंसोऽन्रग्रहस्त्वनुपायकः।'

इति ॥ ३ ॥

ननु यद्येवं तर्हि श्रल्प एव कश्चिदुपायांशः समुप-दिश्यतां येनोपदेश्यजनस्य सुखमेव उपेयप्राप्तिः स्यात्, किं बह्वायासदायिभिरन्येरुपायेः? इत्याशंक्याह

> यच्चतुर्धोदितं रूपं विज्ञानस्य विभोरसौ । स्वभाव एव मन्तव्यः स हि नित्योदितो विभुः ॥४॥

यच्चतुर्धा -श्रनुपायादिभेदेन विज्ञानस्य रूपमुक्तं तद्विभोः परमेश्वरस्यैव स्वातन्त्र्यं ज्ञेयम्, स एव हि स्वस्वातन्त्र्यादतिनिर्ह्हासतारतम्यादियोगाद्विचित्रेगोन् पदेश्यजनात्मना प्रस्फुरन् तदनुसारमेव तत्तदुपाय-

पं• ६ कः खः पुः समुद्दिश्यतामिति पाठः।

पं० १२ ग७ पु० स हि संविन्मयः प्रभुरिति पाठः।

पं० ११ क० पु॰ स्वातन्त्र्यात्तारतम्येति पाठः ।

वैचित्र्यमप्याभासयेत्। नन्वेक एव विचित्रेण रूपेण च स्फुरति, इति किमेतत्? इत्याशंक्याह 'स हीत्यादि' नित्योदित इति — अप्रच्युतप्राच्यस्वरूपः, अत एव 'विभुः' व्यापकः — तत्तद्वैचित्र्यग्रहणकालेऽप्यनुगत एवेत्यर्थः ॥ ४ ॥ अत एवाह

एतावद्भिरसंख्यातैः

स्वभावैर्यत्मकाशते ।

केऽप्यंशांशिकया तेन

विशन्त्यन्ये निरंशतः ॥५॥

एतावद्भिरिति – चतुर्भिः, श्रसंख्यातैरिति – तत्त-दवान्तरभेदात्, तेनेति – श्रनेकेन स्वभावेन प्रकाश-नात् ॥४॥

न केवलमत्रेयदेव वैचित्र्यं यावदन्यदप्यस्तीत्याह तत्रापि चाभ्युपायादि-

सापेत्तान्यत्वयोगतः । उपायस्यापि नो वार्या

तदन्यत्वाद्विचित्रता ॥६॥

उपायस्यापीति श्रिपशब्दो भिन्नकमः, तेन नो वार्या तदन्यत्वादिष, इति व्याख्येयम्, एतच्च प्रथमाहिक एव वितत्य निर्णीतम्, इति – नेष्ठ पुनरायस्तम् ॥६॥ एवमेतत् प्रसंगादभिधाय प्रकृतमेवाह

> तत्र ये निर्मलात्मानो भैरवीयां स्वसंविदम् । निरुपायामुपासीना-स्तद्विधिः प्रशािगद्यते ॥७॥

ये केचन तीव्रतीव्रशक्तिपातानुविद्धा विकल्पक-लंकान्मुक्ताः, भैरवीयां पूर्णाम्, श्रत एवानुपायाम् — श्रनपेत्ताम्, श्रात्मसंविदमाविष्टाः, तेषां विधिः — पूर्णसंविदावेशक्रमात्मा प्रकारः, प्रकर्षेण निगद्यते — युक्तियुक्तत्वेन भएयते इत्यर्थः ॥ ७ ॥

तदेवाह

तत्र तावित्रियायोगो नाभ्युपायत्वमर्हति ।

पं॰ ६ क॰ पु॰ शक्तिपातविकल्पान्मुक्ता इति पाटः । पं॰ १२ क॰ पु॰ श्रावेशात्मप्रकार इति पाटः ।

उपायः खल्ज करणे प्रसृते, श्रतश्च पूर्णेन भाव्य-मेव, इति सर्वेषामिववादः, न चात्रैवं – क्रियादयो हि संवेद्यमानत्वात्संविन्निष्ठा एव, इति संविच्छिक्ति विना श्रप्रसिद्धत्वात् कथं तत्रोपायतामासादयेयुः, श्रतः प्रत्युत क्रियादीनां बहिराभासने संविदुपायः, इति युक्तम् ॥ श्रत एवाह

स हि तस्मात्समुद्भूतः प्रत्युत प्रविभाव्यते ॥८॥ तस्मादित्यनुपायात्संवित्तत्त्वात् ॥८॥

्रम्रथ यद्यस्य क्रियादि न कारकम् श्रपि तु ज्ञापकम् इति उच्यते, तदपि न युज्यते, इत्याह ।

ज्ञप्तावुपाय एव स्या-दिति चेज्ज्ञप्तिरूच्यते । प्रकाशत्वं स्वप्रकाशे तच्च तत्रान्यतः कथम् ॥६॥ इह जडस्तावत् स्वयमप्रकाशात्मा स्वात्मनो न

पं ३ कः पुः प्वेति संविदः प्रसिद्धत्वात्कथमिति पाठः ।

प्रकाशते, श्रिप तु परस्य, इति – पर एवास्य प्रकाशः, श्रजडस्तु स्वयं प्रकाशात्मा स्वात्मन एव प्रकाशते, न परस्य, इति – न परोऽस्य प्रकाशोऽपितु स्व एव श्रस्य प्रकाशः, तस्यापि परप्रकाशत्वे द्यप्रकाशात्म-त्वात् जाड्यं स्यात्, श्रत एवाह 'स्वप्रकाशे तच्च तत्रान्यतः कथम्' इति प्रकाशत्वम्, एवं चान्योऽपि स्वप्रकाशो वा स्यात् श्रन्यथा वा, स्वप्रकाशत्वे प्रथमस्यैव तथाभाव उच्यताम्, श्रनेनापि कोऽर्थः, श्रन्यथात्वे तस्यापि जाड्यापत्तिः, इति प्रकाशत्वात्त-त्प्रकाशनाय प्रमात्रन्तरापेचायामनवस्थापत्तिः, इति सर्वेषामेव श्रप्रकाशात्मत्वान्न किंचिदपि प्रकाशेत, इति – सर्वमिदमन्धं स्यात् ॥६॥

तदाह

# संवित्तत्त्वं स्वप्रकाश-मित्यस्मिन्किं नु युक्तिभिः ।

पं॰ २ ख॰ पु॰ श्रजहस्तदृद्वयं प्रकाशेति पाटः ।

पं० ७ क० पु० स्वप्नकाशकः स्यादिति पाठः।

पं॰ म क॰ पु॰ तथा उत्पद्यतामिति ख॰ पु॰ भाव उद्यतामिति पाठः।

# तदभावे भवेद्विश्वं जडत्वादपकाशकम् ॥१०॥

किं नु युक्तिभिरिति-बह्वीभिर्युक्तिभिर्न किंचित्प्र-योजनिमत्याह, एकेंव हि युक्तिरियं सर्वातिशायिनी-यत्संविदः स्वप्रकाशत्वं यदि न स्यात्, न किंचिदिष प्रकाशेत इति ॥१०॥

ननु यदि नाम श्रत्र न बाह्यः क्रियादिः प्रग-स्भेत तदा गुरुज्ञानादि उपायतां भजताम् ? इत्या-शंक्याह

> यावानुपायो बाह्यः स्या-दान्तरो वापि करचन । स सर्वस्तन्मुखप्रेत्ती तत्रोपायत्वभाक्कथम् ॥११॥

यावानिति – नानाशास्त्रोपदिष्टः, सर्व इति – बाह्य श्रान्तरो वा, तन्मुखप्रेचीति – संविदधीनसिद्धिरि-त्यर्थः, यदपेक्ष्य हि यस्य सिद्धिरेवं भवति स कथं तस्य उपायतां यायादिति भावः ॥११॥

पं 1६ कः घः पुः यद्पेका हि यस्य सिद्धिरेव भवेत्स कथमिति पाठः।

श्रत एवाह

त्यजावधानानि ननु क नाम
धत्सेऽवधानं विचिनु स्वयं तत् ।
पूर्गोऽवधानं न हि नाम युक्तं
नापूर्गामभ्येति च सत्यभावम् ॥१२॥
इह उपदिश्यमानेन स्वयमेव तावदवधातव्यम्
इति परामर्शनीयम्, किं पूर्णे रूपे उतापूर्णे ? तत्र
तावत्पूर्णे रूपेऽवधानं न युक्तम्, श्रवधानं खलु—
प्रतिनियतावधेयविषयनिष्ठम् ऐकाप्र्यम्, श्रतश्च
भेदप्रधानं न किंचित्फलमादातुं समर्थम् ॥१२॥

तस्मादसामर्थ्यवैयथ्योंपहतत्वादवधानस्यापि यत्र नास्ति उपायभावस्तत्र का वार्ता तदनुप्राणि-तस्य भावनादेः ? इत्याह

> तेनावधानप्राग्रास्य भावनादेः परे पिय । भैरवीये कथंकारं भवेत्सात्तादुपायता ॥१३॥

पं॰ ३ ख॰ पु॰ धर्में ऽवधानमिति पाटः।

पं॰ क॰ पु॰ धवधानं खलु श्रप्रतिनियतेति पाटः ।

भैरवीये इति - पूर्णे ॥१३॥
ये पुनरनेनापि उपायेनानुपायं परं तत्त्वमनुसरन्ति
तान्त्रति किमुच्यते ? इत्याह
येऽपि साद्धादुपायेन
तद्भूपं प्रविविश्वते ।
नूनं ते सूर्यसंवित्त्यै
खद्योताधित्सवो जडाः ॥१४॥

तदुक्तम्

'श्रपरोक्षे भवत्तत्त्वे सर्वतः प्रकटे स्थिते। येरुपायाः प्रतन्यन्ते नृनं त्वां न विदन्ति ते॥' इति ॥ १४ ॥ श्रुप्तेव निमित्तान्तरमप्याह किं च यावदिदं बाह्य-मान्तरोपायसंमतम् । तत्प्रकाशात्मतामात्रं

नवासात्मतामात्र शिवस्यैव निजं वपुः ॥१५॥

पं॰ २ क॰ पु॰ तस्वमनुविशन्तीति पाठः। पं॰ ७ क॰ पु॰ खद्योतं जिप्सव इति पाठः। पं॰ १ क॰ पु॰ प्रकटोदिते इति पाठः। पं॰ १६ क॰ पु॰ परं वपुः इति पाठः।

इह खल्च यत्कंचन उपायत्वेनाभीष्टं तदप्रकाश-मानं प्रकाशमानं वा ? श्रप्रकाशमानं चेत् तस्य न किंचिदिष रूपं स्यात्, इति किं नाम उपायतां भजतां, प्रकाशमानं चेत् प्रकाशात्मा शिव एवावस्थितः, निह तदितिरिक्तमन्यत्किंचिदुपपयते, इति – कस्यो-पायभावः, उपायेन हि उपेयाह्यतिरिक्तेन भाव्यं, तच्चात्र न युक्तम्, इति को नाम उपायोपेय-भावार्थः ॥ १५॥

न केवलं भावनाद्येव उपायत्वेनाभीष्टमेवम्, यावदन्यदपीत्याह

नीलं पीतं सुखमिति

प्रकाशः केवलः शिवः।

**ऋमुष्मिन्परमा**द्वैते

प्रकाशात्मनि कोऽपरः ॥१६॥

उपायोपेयभावः स्या-

त्प्रकाशः केवलं हि सः ॥१७॥

भावनादेः सुप्रसिद्धेऽपि उपायत्वे निरस्ते श्रन्यस्य

पं० ३७ क० पु० उपायस्वेन निरस्ते श्रन्यत्र इति पाढः ।

कस्यचित्संभावनामात्रमि माभूत्, इत्येवमुक्तं 'कोऽ पर' इति, यत्र उपायत्वसंभावनापि स्यात् ॥१७॥ ननु यद्येवं तर्हि सर्वत्र प्रसिद्धोऽयं द्वेतव्य-वहारः कथमपह्न्यते ? इत्याशङ्क्याह

इदं द्वैतमऽयं भेद इदमद्वैतमित्यपि । प्रकाशवपुरेवायं

भासते परमेश्वरः ॥१८॥

द्वैतव्यवहारोऽपि प्रकाशमानत्वात्प्रकाशात्मैवेत्य-भिप्रायः, एतच बहूनां वादिनां मतम् — इति द्योतिय-तुम् 'श्रयं भेद' इति पुनरुपादानम्, यथा चाद्वैतप्रति-भासे प्रकाशात्मा परमेश्वर एक एव प्रतिभासते तथा द्वैतप्रतिभासेऽपि, इत्यर्थमौपम्यं कटाक्षयितुम् 'इदम-द्वैतमित्यपि' इत्युपात्तम् ॥१८॥

ननु बाह्योऽर्थः प्रकाशमानत्वात्प्रकाशात्मेव इत्या-स्ताम्, श्रन्योन्यं पुनरस्य भेदे किमायातम्, इत्याप-तितमेव द्वेतम् ? इत्याशङ्क्याह

पं० १३ क० पु॰ इत्युक्तमौपम्यमिति पाठः ।

पं० १६ क० पु० किमिद्मापतित्तमिति पाठः।

श्रस्यां भूमौ सुखं दुःखं बन्धो मोत्त्तश्चितिर्जडः। घटकुम्भवदेकार्थाः शब्दास्तेऽप्येकमेव च ॥१९॥

श्रस्यां भूमाविति - परमाद्वयदशायामित्यर्थः, 'एकार्था' इति - एकः प्रकाश एवार्थोऽभिधेयो येषां ते तथा, सुखदुःखादीनां हि प्रकाशातिरेकेण प्राति-स्विकं नियतं किंचन रूपं यदि स्यात् तदैवं संभाव-नापि भवेदिति भावः, श्रत एव

'घटो मदात्मना वेक्ति वेद्म्यहं च घटात्मना।' इत्यादिरन्येरुक्तम् । ननु यद्येवं तर्हि तदिभधाय-कत्वशब्दाभिप्रायेणापि द्वैतं स्यात् ? इत्याह 'शब्दा-स्तेऽप्येकमेव च' इात, एकमिति – संवेद्यमानत्वात्सं-वेदनमेवेत्यर्थः ॥१६॥

ननु यदि नीलसुखादि प्रकाशमानत्वात्प्रकाश एव तर्हि तत्केन रूपेण प्रकाशते ? इत्याशंक्याह

पं॰ ६ क॰ पु॰ प्रकाशरूपे। अ्यों भिधेय इति पाटः।

पं॰ ७ क॰ पु॰ प्रकाशब्यतिरेकेग्रेति पाठः ।

पं० ११ क० पु० नीखप्रकाशादि इति पाठः ।

प्रकाशे ह्यप्रकाशांशः
कथं नाम प्रकाशताम् ।
प्रकाशमाने तस्मिन्वा
तद्द्रैतास्तस्य लोपिताः ॥२०॥
स्रप्रकाशेऽथ तस्मिन्वा
वस्तुता कथमुच्यते ॥
न प्रकाशिवशेषत्वमत एवोपपद्यते ॥२१॥

श्रप्रकाशांश इति—सुखादिजडोऽर्थः, कथं नामेति— केन रूपेणेत्यर्थः, तत्र यदि प्रकाशात्मनैव प्रकाशित तत्तस्य नीलसुखादेः स्वभावस्य दोषः स्यात्— नियतेन नीलत्वादिना बाह्येन रूपेण न भायात्प्रकाश एव शिष्येत इति यावत्, श्रथ श्रप्रकाशात्मना नियते-नैव रूपेण प्रकाशते तत्तस्य सत्तानिश्चय एव न भवेत्, निष्ठ प्रकाशमन्तरेण नीलादीनां कदाचिदपि स्वरूपं दृष्टम्, 'श्रप्रकाशात्मना रूपेण प्रकाशते' इति वाचो-युक्तिश्च रिक्ता स्यात्, तदाद्व 'श्रप्रकाश' इत्यादि

पं० ४ ख॰ पु॰ तत्र खेापत इति पाटः । पं॰ १६ ग॰ पु॰ श्रप्रयासम्बर्पेयोति पाटः ।

प्रकाशः पुनर्नीलादिपरिहारेणानीलादावपि प्रकाशते, नीलादिहिं उपाधिः, स च स्वस्वातन्त्र्यविजृम्भामा-त्ररूपत्वान्न वास्तवः, इत्यखग्रङ एक एव प्रकाश उज्जु-म्भते, यन्महिम्नेव इदं तत्तन्नीलाद्याभासात्म विश्वं स्फुरेत्, श्रत एवाह 'न प्रकाशविशेषत्वमुपपद्यते' इति, श्रत इति – एकस्यैव श्रखगडस्य प्रकाशस्य तत्तदा-भासात्मना स्फुरणात्। ननु 'नीलप्रकाशोऽन्यः, पीत-प्रकाशश्चान्य' इत्यादिरस्त्येव एषां भेदः, इति किमुक्तं 'न प्रकाशविशेषत्वमुपपद्यते' इति? नैतत् –श्रोपाधिको ह्ययं भेदः, स च न वास्तवः – इत्युपपादितं बहुशः, नीलादयो हि प्रकाशत्वात्प्रकाशात्मका एव इति किं केन भेद्यम्, निह स्वात्मनैव स्वात्मा भिद्यते इत्येत-दुक्तम् 'न च प्रकाशैकरूपायां संविदि संविदन्तरमस्ति' एवं हि स्वरूपभेदकृते भेदव्यवहारे कियमायो एकभेद-

पं० ४ क० पु० महिन्ना तत्त्वीलानीलाभास इति पाठः।

पं॰ १० क॰ पु॰ स पुव वास्तव इति पाठः।

पं० १२ क० पु० भेद्यते इत्येतद्युक्तमिति पाठः।

पं १३ कः पु अस्ति ते प्वमिति पाठः ।

पं• १४ क० पु॰ भेदवते इति पाठः।

प्रकाशरूपत्वमेवोक्तं भवेत् इति गजस्नानतुल्यत्वं स्यात्, ततश्च पुनरि 'एकैवाखगडिवत्' इत्येव पर्यव-स्येत्, एवं च देशकालावि प्रकाशदशामेवाधिशयानौ प्रकाश्यत्वात्प्रकाशैकात्म्यमेवावगाहमानौ कथंकारं प्रकाशस्य भेदाधायकौ स्याताम्, प्रकाशातिरेकाभ्यु-पगमे वा श्रनयोरत्र नित्यत्वव्यापकत्वाभ्या भेदाधाने-ऽसामर्थ्यम्, इत्येक एवाखगडः प्रकाशः, इति – मता-न्तरिसिद्धिमभिवाञ्छन्तः परे परं निरस्ताः ॥२१॥

तदाह

त्र्यत एकप्रकाशोऽय-मिति वादेऽत्र सुस्थिते । दूरादावारिताः सत्यं विभिन्नज्ञानवादिनः ॥२२॥

ननु यदि ज्ञानानि विभिन्नानि न संभवन्ति, तत् एकशब्दः किमपोहनायात्र प्रयुक्तः ? इत्याशंक्याह

पं॰ ६ क॰ पु॰ नित्यब्यापकाम्यां भेदादावसामर्थ्यमिति पाठः।

पं॰ ७ ६० पु॰ इति सत्यानन्तरसिद्धिमिच्छन्तः परमिति पाठः।

प्रकाशमात्रमुदितमप्रकाशनिषेधनात् ।
एकशब्दस्य न त्वर्थः
संख्या चिद्व्यक्तिभेदभाक् ॥२३॥

श्रप्रकाशः — प्रकाश्यो नीलादिबीह्योऽर्थस्तावन्नि-षिद्धः, श्रतः 'प्रकाशः केवलोऽस्ति' इत्येकशब्दस्या-त्रासहायादृवृत्तिः, तदुक्तं 'एकशब्दस्यार्थः प्रकाशमा-त्रमुदितम्' इति, न पुनः प्रकाशभेदभाक् इत्येकद्दि-त्र्यादिलक्षणः संख्यार्थो, येन — मतान्तराणयप्यपो-ह्यतया संभावनीयानि स्युः ॥२३॥

श्रत एवात्र भेदागूरकं व्यवहारमात्रमपि न ज्ञायते, इत्याह

> नैष शक्तिर्महादेवी न परत्राश्रितो यतः।

पं॰ ३ क॰ पु॰ नन्वर्थ इति पाठः।

पं॰ ६ क॰ पु॰ एकशब्दस्यासहाया वृत्तिरिति पाठ: ।

पं० ७ ख० पु० शब्दस्यार्थः प्रकाशमानं तदितरदितरदिति न पुनरिति पाठः ।

पं = इ ॰ पु ॰ पुरुद्धित्वादिलक्ष्यासत्तानन्तराख्यान्यापोहतयेति पाठः ।

न चैष शक्तिमान्देवो

न कस्याप्याश्रयो यतः ॥२४॥
नैष ध्येयो ध्यात्रभावा
न ध्याता ध्येयवर्जनात् ।

न पूज्यः पूजकाभावा
त्यूज्याभावान्न पूजकः ॥२५॥

न मन्त्रो न च मन्त्र्योऽसौ

न च मन्त्रयिता प्रभुः ।

न दीच्चा दीच्चको वापि

न दीच्चावान्महेश्वरः ॥२६॥

एष इति — व्याख्यातस्वरूपः परः प्रकाशः, शक्ति-शक्तिमदादयो हि शब्दाः संबन्धिशब्दत्वान्नित्यसा-पेचाः इत्यन्यागूरणमन्तरेण स्वार्थ एव विश्रान्ति लभन्ते, इति तैः क्रियमाणो व्यवहारो भेदनिष्ठ एव स्यात्, न चात्र परप्रमात्रेकात्मनि प्रकाशे भेदः कश्चिदस्ति, इत्येवं — व्यवहारमात्रतां कदाचिदपि स

पं• Ұ क० पु० म पूजा पूजकेति पाठः ।

न यायात्, श्रतश्च नायं शक्तिः, सा हि परं शक्तिम-न्तमाश्चित्येव वर्तते इत्यनपेक्तत्वाझेदाविभीवे प्रकाश एवेकः, इति प्रतिज्ञाया हानिः स्यात्, एवं शक्तिमच्छ-ब्दव्यवहारोऽपि नायं, सोऽपि हि परं शक्तिलक्षण-मर्थमुररीकृत्येव वर्तते, इति भेद एवापतेत्, एवं ध्येयादाविष ज्ञेयं, मन्त्र इति मन्त्रस्य प्रणवादेवी-च्यः, मन्त्रयिता मन्त्राणां पाठकः, न दीक्षेति कर्त्त-कर्मापेक्षित्वात्, श्रत्र च माहेश्वर्ये प्रभुत्वं हेतुः ॥ २४–२५–२६ ॥

श्रत एव यरिंकचन भेदाधायकं तदत्र नास्ति, इत्याह

> स्थानासनिनरोधार्घ-संधानावाहनादिकम् । विसर्जनान्तं नास्त्यत्र कर्त्वकर्मक्रियोज्भिते ॥२७॥

पं॰ २ ग॰ पु॰ इस्रनाचेपादिति पाटः।

पं• ४ क॰ ख॰ पु॰ सोऽपि स्वशक्तिज्ञचबुगुररीकृत्य इति पाठः।

पं• ६ सः पु॰ मन्त्र्य इति मन्त्रयास्येति पाठः ।

स्थानं-स्थापनमुद्रया भगवतोऽवस्थानम्, श्रासनं-संनिधानमुद्रया पूजां प्रति श्रोन्मुख्यं, निरोधः – तत्रे-वाविचलक्त्वेनावस्थानम्, श्रघोऽष्टाङ्गः, संधानं मन्त्रा-दिविषयम्, श्रावाहनं – श्रनिभुखस्यानिभुखीकरण्मं, विसर्जनम् – श्रिभुखीभूतस्यानिभुखीकरण्मं, एषामावाहनादिविसर्जनान्तानामसक्त्वे हेतुगर्भं विशे-षणं – 'कर्त्त इत्यादि' कर्त्रादीनां हि विकल्पेकपरमार्थ-त्वात्, प्रकाशस्य च परप्रमात्रेकात्मकत्वेनाविकल्प्य-त्वात् न केनचिदिष व्यपदेशेन व्यपदेष्दुं शक्यते, इति 'नेष शक्तिः' इत्याद्युक्तम् ॥२७॥

न चैतद्युक्तिमात्रशरणम्, श्रपि त्वागमेनापि सिद्धम्, इति श्रीभर्गशिखां संवादयति ।

> न सन्न चासत्सदस-न्न च तन्नोभयोज्भितम् । दुर्विज्ञेया हि सावस्था किमप्येतदनुत्तरम् ॥२८॥

पं• २ ख॰ पु॰ पूज्यं प्रति इति पाठः ।

पं० ७ स॰ पु॰ कर्त्रांद्यो हि इति पाठः, तद्नुसारेण शक्यन्ते इति च समु-

त्र्रयमित्यवभासो हि यो भावोऽवच्छिदात्मकः । स एव घटवञ्जोके संस्त्रया नैष भैरवः ॥२९॥

लोके हि सजातीयव्यावृत्ती यः कश्चिद्र्थः 'श्रयमिति' पुरोवर्तित्वेनावभासते भावः, स एव 'सत्' इत्यभिधीयते, यथा – घट इति, समनन्तरव्या- स्यातस्वरूपः प्रकाशः पुनरनन्तभावनिर्भरो न तथा – महासत्तात्मत्वेनानविद्यन्नत्वात् नैवंरूपः – सच्छब्द- व्यवहार्यो न भवति, इति यावत् ॥२८-२६॥

एवं तद्यसच्छब्दव्यवहार्यो भवेत् ? इत्याशंक्याह

**ऋसत्त्वं** चापकाशत्वं

न कुत्राप्युपयोगिता ।

प्रकाश एव सर्वभावानां परा सत्ता इत्यसत्त्वं नामाप्रकाशत्वमिकंचिद्र्पत्वमुच्यते, यथा – शशवि-

पं०२ क० पु० मेा भावो वा चिदातमक इति पाठः।

पं० १ क० पु० ब्यावृत्ततायाः कश्चनार्थ इति पाठः ।

पं॰ म क॰ ख॰ पु॰ पुनरन्तर्भावेति पाठः ।

पं० ६ क० पु० महासत्तात्मत्वान्नैविमति पाठः ।

पं॰ १२ ग० पु॰ श्रसत्यं चाप्रकाशस्येति पाठः ।

षाणादेः, त्रत एव च तन्न कुत्रापि कस्यांचिदपि स्त्रर्थिकियायामुपयुक्तम् – न कांचिदप्यर्थिकियां करो-ति, इति यावत् ॥

> प्रकाशः पुनर्न तथा इत्याह विश्वस्य जीवितं सत्यं प्रकाशैकात्मकश्च सः ॥३०॥

विश्वस्य – चेतनाचेतनात्मनः सर्वस्य, पारमार्थिकं जीवितं – स्फुरत्तात्मकत्वेन श्रनुप्राणकं, निह तेन विना किंचिदपीदं प्रकाशते, इत्युक्तम् 'प्रकाशैकात्म-कश्च' इति – एवमनेकरूपत्वादसच्छब्दव्यवहार्योऽपि, न भवेदिति भावः ॥३०॥

श्चत एव सदसदात्मापि न, इत्याह त्र्याभ्यामेव तु हेतुभ्यां न द्व्यात्मा न द्वयोज्भितः ।

सर्वात्मना हि भात्येष केन रूपेगा मन्त्र्यताम् ॥३१॥

श्राभ्यां - समनन्तरोक्ताभ्यामनवच्छिन्नत्वप्रका-

शमानत्वलक्षणाभ्याम्, ननु यद्येवं तिह सदसदात्म-करूपद्वयोत्तीर्णः स्यात् ? इत्याशंक्याह 'न द्वयेत्यादि' भावाभावावभासकालेऽपि स एव हि परमवभासते, इति कथं सदसद्भ्यामप्युज्भितः स्यात् ? श्रत श्राह 'सर्वात्मना हि भात्येष' इति, — एवमेतत्परप्रमात्रे-कात्म भवत्येव श्रन्यथा द्यनवच्छिन्नरूपत्वात्कदाचि-दपि विकल्पतां न यायात् इति तात्पर्यार्थः, यदुक्तम्

'सतोऽवरयं परमसत्सच तस्मात्परं विभो । त्वं चासतः सतश्चान्यस्तेनासि सदसन्मयः॥'

## इति । तथा

'न शान्तमुदितं वापि तव रूपं न मध्यमम् । रूपं रूपं तव हरे यन्न केनचिदुच्यते ॥'

इति, श्रतश्च केन तावत्किल्पितेन रूपेण एत-दुच्यते इति न जानीमः, इयं हि दशा विकल्पोपहत-बुद्धीनां मायाप्रमातॄणां दुर्विज्ञेया – यथोक्तयुक्त्या ज्ञातुमशक्येवेत्यर्थः, साचात्कृतपरमात्मतत्त्वानामवि-

पं० १ क० पु० परप्रमायाको भवतीति पाठः ।

पं १४ क पु केन ताविकायते केनेति पाटः।

कल्पवृत्तीनां पुनरेतत्स्वानुभूतिमात्ररूपपरानन्दच-मत्कारघनत्वेन सर्वातिशायि भासते एव, इत्युक्तं 'किमप्येतदनुत्तरम्' इति ॥ ३१ ॥

> न केवलमेतदत्रैवोक्तं यावदन्यत्रापि, इत्याह श्रीमित्रशिरिस प्रोक्तं परज्ञानस्वरूपकम् । शक्तया गर्भान्तर्वर्तिन्या शक्तिगर्भं परं पदम् ॥३२॥

'परं ज्ञानं कथं देव' इति देवीप्रश्ननिर्णयार्थं ह्यात-दत्र परज्ञानरूपं भगवतोक्तमित्याशयः, तदेव पठिति 'शक्त्या' इत्यादि, यदेतत्परं पदं तच्छक्तिगर्भं, शक्ति-रेव स्वातन्त्व्यविमर्शादिपदाभिधेया गर्भः सारं यस्य तत्, सा च न तदितरेकिणी, इत्याह 'शक्त्या गर्भा-न्तर्वर्तिन्या' इति, यतस्तयेव स्वातन्त्र्याख्यया शक्त्या गर्भोऽन्तरं प्रमात्रेकात्म्यं तस्यान्तः परा काष्ठा तेन वर्तते तच्छीला – तया स्वस्वभावरूपयोपलिच्चत-मित्यर्थः, श्रन्यथा ह्यस्य परत्वमेव न स्यात्, यदुक्तम्

पं॰ ७ क॰ पु॰ गर्भान्तवासिन्या इति पादः ।

'स्वभावमवभासस्य विमर्शं विदुरन्यथा। प्रकाशोऽर्थोपरक्तोऽपि स्फटिकादिजडोपमः॥'

इति, स्रत एव शक्तो स्वातन्त्यात्मनि स्वभाव एव तिष्ठति – सदैव ताद्रूप्येण वर्तत इत्यर्थः, स्रत एव शक्तिगर्भं – स्वातन्त्र्यशक्तिमन्तरेण नास्यान्याः शक्तयो विद्यन्ते इत्यर्थः, सैव हि तत्त्तदेषणीयाद्यर्थो-पाधिवशान्नानात्वेन व्यवहियत इति भावः, यदुक्तम्

> 'तेन स्वातन्त्र्यशक्त्यैव युक्त इत्याञ्जसो विधिः । बहुशक्तित्वमप्यस्य तच्छक्त्यैवावियुक्तता ॥'

इति, तेन 'स्वतन्त्रो बोधः परमार्थः' इत्याद्युक्तनी-त्यानवच्छिन्नस्वरूपः स्वातन्त्र्यशाल्यविकल्पकः प्र-काश एव परं तत्त्वम्, इति तात्पर्यम् ॥ ३२॥

श्चत एव च नियतव्यवच्छेदासहिष्णुत्वादेतद्विक-ल्प्यतां नैति, इत्याह

> न भावो नाप्यभावो न द्वयं वाचामगोचरात् । त्र्यकथ्यपदवीरूढं शक्तिस्थं शक्तिवर्जितम् ॥ ३३॥

श्रगोचरादिति भावप्रधानो निर्देशः, तेन वाचा-मगोचरत्वादकथ्यपदवीरूढिमित्यर्थः। एतच्च सर्वमस-क्रत्त्वेनेव व्याख्यातम्, इति न पुनरायस्तम् ॥३३॥

ये चातोऽवहितास्त एव परं कृतकृत्याः, इत्याह

इति ये रूढसंवित्ति-परमार्थपवित्रिताः । त्रानुत्तरपथे रूढा-स्तेऽभ्युपायानियन्त्रिताः ॥ ३४ ॥

इति — उक्तेन गुरूपदेशादिना, रूढा — तर्देकात्म्य-लाभादापादितप्ररोहा, या संवित्तिः, तस्या यः पर-मार्थः — सर्वसर्वात्मत्वेन स्फुरणं, तेन पवित्रिताः — भेद-विकारकालुष्यापनयनेन परमाद्वयपात्रतामापादिताः, श्रत एव ते व्यतिरिक्तेन बाह्येनाभ्यन्तरेण वाभ्युपायेन श्रनियन्त्रिताः — तन्निरपेत्ताः सन्तः, श्रमुत्तरपथे — पूर्णानन्दचमत्कारघनतया सर्वातिशायिनि चिद्विका-

पं० १२ क॰ पु॰ विकारकारककालुष्यापनयेनेति पाठः । पं॰ १३ क॰ पु॰ तेनाब्यतिरिक्तेनेति पाठः ।

सात्मवृत्तिमार्गे विश्रान्ताः – स्वरसावस्थानेनैव लब्ध-तत्सामरस्या इत्यर्थः, तदुक्तम्,

'यथा स्थितस्तथैवास्स्व मा गा बाह्ममथान्तरम् । केवलं चिद्विकासेन विकारनिकराञ्जहि ॥'

इति । तथा

'त्रानन्दशक्तिविश्रान्तो योगी समरसो भवेत्।'

इति । तथा

'उपायो नापरः कश्चित्त्वसत्तावगमादृते । तामेवानुसरन्योगी स्वस्थो यः स सुखी भवेत् ॥'

इति ॥३४॥

ततश्च किम् ? इत्याह

तेषामिदं समाभाति सर्वतो भावमग्डलम् ।

पुरःस्थमेव संवित्ति-

.स्यनन सानारा भैरवाग्निविलापितम् ॥३५॥

तेषाम् - अनुपायसमावेशशालिनां, देहायपेक्षया

पुरोऽवभासमानमपि इदं सर्वं भावमग्रडलं

'मत्त एवोदितमिदं मय्येव प्रतिबिम्बितम् । मदिमन्नमिदं च ····· ॥'

पं० ४ क० पु० केनचिचिद्धिकासेनेति पाठः ।

पं॰ ६ क॰ पु॰ योगी स परम इति पाठः।

इत्यादिनीत्या पूर्णसंविन्मयतयेवावभासते इत्यर्थः, यदुक्तम

'यथा रुमायां पतिताः काष्ठपर्णोपजादयः। जवग्रत्वाय कल्पन्ते तथा भावाश्चिदात्मनि॥'

इति ॥३५॥

श्रत एवांह

एतेषां सुखदुःखांश-शंकातंकविकल्पनाः ।

निर्विकल्पपरावेश-

मात्रशेषत्वमागताः ॥३६॥

एषां न मन्त्रो न ध्यानं

न पूजा नापि कल्पना ।

न समय्यादिकाचार्य-

पर्युन्तः कोऽपि विभ्रमः ॥३७॥

न केवलमेषामविकल्पकावेशमयत्वापत्तेः लौकिक्य एव कल्पनाः न किंचित्, यावदलौकिक्योऽपि, इत्याह 'एषामित्यादि' कल्यना –स्थानादिका ॥ ३६-३७॥

पं ७ क ० पु ० सुखदुःखानां शक्केति पाटः । पं ० ६ क ० पु ० परामर्शमात्रेति पाटः । पं ० १३ ग ० पु ० चर्यापर्यन्त इति पाठान्तरं चास्ति ।

ननु यद्येवं तर्ह्यस्य शेषवृत्तिः कथं स्यात् ? इत्या-शंक्याह

> समस्तयन्त्रगातन्त्र-त्रोटनाटंकधर्मिगाः । नानुग्रहात्परं किंचि-च्छेषटृतौ प्रयोजनम् ॥ ३८॥

समस्ताः – निखिलाः शास्त्रोक्ता यन्त्रणा – 'इदं कार्यम् इदं न' इत्यादयो नियमाः, ता एव तन्यमान-त्वात्तन्त्रं – पटाद्यारम्भकं तन्तुजालं, तस्य त्रोटनायां विच्छेदे, टंकधर्मिणः शस्त्रकल्पस्येत्यर्थः, यथा हि टंक-स्तन्त्रं छिनत्ति, तथायमपि श्रनुपायसमाविष्टः शास्त्रीया यन्त्रणाः – निह श्रारूढस्यास्य ततः कश्चित्संकोच इति भावः, शास्त्रं हि श्रारुरुचूनुपदेश्यान्प्रत्येव निया-मकम्, इति समनन्तरमेवोक्तम्, श्रत एव चास्य स्वात्मनि कृतकृत्यत्वात्परानुग्रहार्थमेव वर्तनम् इत्याह

पं॰ इ ख॰ पु॰ तन्यमानत्वात्तन्त्रं पटादि, तत्र त्रोटना श्रवच्छेदस्तदर्थं, टंक्वद्वि-दारयाधर्मियाः शस्त्रकप्रस्येत्येवंविधः पाठः ।

'नानुग्रहादिति' किंचिदिति – समयपरिपालनादि ॥ ३८॥ तदाह

स्वं कर्तव्यं किमपि कलयंश्लोक एष प्रयत्ना-न्नो पारार्थ्यं प्रति घटयते कांचन स्वप्रवृत्तिम् । यस्तु ध्वस्ताखिलभवमलो भैरवीभावपूर्णः कृत्यं तस्य स्फुटमिदमियश्लोककर्तव्यमात्रम्॥३६॥

एष लोकः संकुचितः प्रमातृवर्गः तावत् '.....मिलाषो मलोऽत्र तु।'

इत्यादिनीत्या लौकिकाणवमलयोगादात्मन्यपूर्ण-मन्यतया 'किमिप' इति सामान्येन निर्देशात्सर्वमा-त्मीयं कर्तव्यं, यत्नतः – श्राकांक्षणीयत्वेन, कलयन् 'तदसिद्धं यदसिद्धेन साध्यते।'

इत्यादिनीत्या यस्य स्वार्थ एव न सिद्धः स कथं परार्थं प्रत्यिप कांचन स्वल्पामिप स्वप्रवृत्तिं घट-यते घटितापि वा तत्प्रवृत्तिने किंचित्कुर्यात् इति भावः, यः पुनरनुपायसमाविष्टत्वादेव खिलीकृत-

पं• र स॰ पु॰ पारस्यमिति पाठः।

निखिलबन्धः, श्रत एव भैरवीभावेन भगवदद्वयज्ञाना-पत्त्या स्वात्मनि कृतकृत्यत्वेन — श्राकांक्षणीयस्यैवा-भावात् पूर्णः — श्रनन्योन्मुखतया स्वात्मन्येव विश्रा-न्तः, तस्येयता निखिलस्य लोकस्य प्रन्थकर्तव्यमवश्यं कार्यं स्वात्मप्रत्यभिज्ञापनं, तन्मात्रमेवेदं स्फुटम् — श्रपरिम्लानं कृत्यं — लोकानुग्रह एवास्य कर्तव्य इत्यर्थः, निह श्रस्यात्मनि प्राप्तप्राप्तव्यत्वात्किंचित्कर-णीयमस्तीति भावः, यद्गीतं भगवता

'यस्त्वात्मरतिरेव स्यादात्मतृप्तश्च मानवः। ग्रात्मन्येव च संतुष्टस्तस्य कार्यं न विद्यते॥'

## इति ।

'न मे पार्थास्ति कर्तव्यं त्रिषु लोकेषु किंचन। नानवाप्तमवाप्तव्यं वर्त एव च कर्मणि॥'

### इति च ॥३६॥

द्विविधाश्च परानुम्रहाः — निमलसंविदोऽनिर्मल-संविदश्च, तत्र निर्मलसंविदः प्रति ताविन्नरुपकरण-मेवास्यानुमहकारित्वम्, इत्याह

पं० १ क० पु॰ ज्ञेयज्ञानापपस्या द्वित पाठः ।

तं ये पश्यन्ति ताद्रूप्य-क्रमेगामिलसंविदः । तेऽपि तद्रूपिगास्ताव-त्येवास्यानुग्रहात्मता ॥४०॥

ये पूर्वाभ्यासादिना निर्मलसंविदः, तीव्रतीव्रश-क्तिपातभाजो वा,तं—समनन्तरोक्तस्वरूपं,ताद्रूप्यक-मेण पश्यन्ति 'निरुपायसमावेशभागयम्' इति ज्ञान-पूर्वं साचात्कुर्वन्ति, श्रतस्ते परदर्शनमात्रेगोव तत्सं-वित्संक्रमात्

'····दीपाद्दीपमिवोदितम् ।'

इति वक्ष्यमाणनीत्या निरुपायसमावेशभात्त्वेन तत्सदृचा एव भवन्ति इति शेषः, एवंरूपं सिद्धादि-दर्शनं च निरुपायसमावेशे निमित्तम्, इति प्रागेव संवादितम्

'सिद्धानां योगिनीनां च दर्शनम् ।' इत्यादि, श्रत एव तावती दर्शनमात्ररूपेवास्य श्रनुप्रहात्मता, न तु वक्ष्यमाणोपायादिसव्यपेचा, इत्यर्थः ॥ ४०॥

## ननु सर्वत्र दीक्षायाः

'……मुक्तिश्च शिवदीक्षया।'

इत्यायुक्त्या मुक्तावुपायत्वमुक्तम्, इति कथमत्र दीचां विनापि दर्शनमात्रादेव तदवाप्तिरुक्ता ? इत्याशंक्याह

> एतत्तत्त्वपरिज्ञानं मुख्यं यागादि कथ्यते । दीद्यान्तं विभुना श्रीम-त्सिद्धयोगीश्वरीमते ॥४१॥

एतस्य समनन्तरोक्तस्य निरुपायात्मनस्तत्त्वस्य परिज्ञानमेव मुख्यया वृत्त्या 'यागहोमादि' श्रीसिद्ध-योगीश्वरीमतादौ – सर्वत्रैवागमे 'विभुना' कथ्यते इति संबन्धः, श्वत एव च बाह्यं यागादि गौणम् – इत्यर्थसिद्धम्, श्वन्यथा ह्यस्य मुख्यत्वमेव न स्यात्, यदिभित्रायेगेव चर्याक्रमेऽप्येतिन्निषिद्धम्, यदुक्तम्

'नास्य मण्डलकुण्डादि किंचिदप्युपयुज्यते। न च न्यासादिकं पूर्वं स्नानादि च यथेच्छ्या॥'

इति ॥ ४१ ॥

तदेव पठति

पं १४ कः पु वर्यास्थण्डिकाद्यपि निषिद्धमिति पाठः।

स्थगिडलादुत्तरं तूरं तूरादुत्तरतः पटः । पटाद्यानं ततो ध्येयं ततः स्यादारगोत्तरा ॥४२॥

ततोऽपि योगजं रूपं ततोऽपि ज्ञानमुत्तरम् । ज्ञानेन हि महासिद्धो भवेद्योगीश्वरस्त्वित ॥४३॥

स्थिगिडलं - यागार्थं गृहीतो भूप्रदेशः, तरं पात्रादावुत्कीर्ण त्राकारिवशेषः। ज्ञानस्य सर्वोक्तिप्रके हेतुमाह 'ज्ञानेन' इति, ज्ञानेन हि योगिनामगीर्थः स्यादित्यर्थः, स्रत एव तदुपोद्वलनार्थं महच्छब्देश्यः शब्दयोरिप प्रयोगः ॥४२-४३॥

श्रनिर्मलसंविदः प्रति पुनरस्य सोपकरगामेव श्रनुमहकारित्वम्, इत्याह

> सोऽपि स्वातन्त्र्यधाम्ना चे-दप्यनिर्मलसंविदाम् ।

त्र्रावुमहं चिकीर्षुस्त-द्राविनं विधिमाश्रयेत् ॥४४॥

स्वातन्त्र्यधास्ना, न पुनः शास्त्रीययन्त्रण्या – तत्त्रो-

टनायाः समनन्तरमेवोक्तत्वात् ॥४४॥

भावी च विधिः की दुक् ? इत्याह

**ऋनु**याह्यानुसारेगा

विचित्रः स च कथ्यते ।

परापराद्युपायौघ-

संकीर्गात्वविभेदतः ॥४५॥

'परापर' इत्येकशेषः, तेन – परः शाम्भवः, श्रपरः श्राणवः, परापरः शाक्तः, संकीर्णत्वमुपायान्तर-साहित्यात् ॥४४॥

ै न केवलमस्य परानुम्रहार्थं भाविविध्याश्रयण-भुद्धकः यावत्तदभिधायकं शास्त्राद्यपि, इत्याह

तद्**र्थमे**व चास्यापि ध्रमेश्वरह्मिगाः।

<sup>ा</sup> ३ क् पुरु पत्र पायाः तत्रोह नजेति पाटः ।

तदभ्युपायशास्त्रादि-श्रवगााध्ययनादरः ॥४६॥ न केवलमारुरुचूणामेव शास्त्रमुपादेयं यावदस्या-पि, इति श्रपिशब्दार्थः, यदुक्तम्

> 'शंकाशून्योऽपि तत्त्वज्ञो सुसुक्षुप्रक्रियां प्रति । न त्यजेच्ह्यास्त्रमर्यादामित्याज्ञा पारमेश्वरी॥'

इति ॥४६॥

नन्वेवमुपायमुखप्रेचित्वादस्य स्वातन्त्र्यहानिः स्यात् ? इत्याशंक्याह

> निह तस्य स्वतन्त्रस्य कापि कुत्रापि खगडना । निर्मिलचितः पुंसो-ऽनुग्रहस्त्वनुपायकः ॥४७॥

निह श्रस्य श्रारुरुचुवदात्मन्युपायापेचा ये त्वात-न्त्र्यखगडना स्यात्, किं तु स्वात्मनि क्रुलकृत्यत्वा-त्परार्थमस्य तत्स्वीकारः, यतः परेषामनिर्भलचिच्वा-दुपायमन्तरेण न श्रनुप्रहः सेत्स्यति, इति – भावि-विध्याश्रयणाद्यप्युक्तम् , यद्गीतं 'सक्ताः कर्मण्यविद्वांसो यथा कुर्वन्ति भारत । कुर्योद्विद्वांस्तथासक्तश्चिकीर्धलीकसंग्रहम् ॥'

# इति ॥४७॥

न चैतत्स्वोपज्ञमेवास्माभिरुक्तम्, श्रिप तु भगवता, पूर्वाचार्येश्च सर्वत्रेवोक्तम्, इति – निखिलस्य श्राहि-कार्थस्याविगीततां दर्शयितुमाह

> श्रीमदूर्मिमहाशास्त्रे सिद्धसंतानरूपके । इदमुक्तं तथा श्रीम-त्सोमानन्दादिदैशिकैः ॥४८॥

ऊर्मिमहाशास्त्र इति - श्रीमदूर्मिकौलसिद्धसंता-नरूपके, इत्यनेन पादोवह्यां पारम्पर्येऽप्यम्लानत्वं दर्शितम्, तत्र हि

श्रून्यं न कंचित्तच्कून्यं त्वश्रून्यं श्रून्यता निह । उस्ते यदिकंचित्कथं तिद्धं न किंचिच्छेत्तुमईति ॥'

# इति भगवत्या पृष्टो भगवान्

'श्रात्मा शून्य इह ज्ञेयः शिवधर्मैर्विनाकृतः । शिवः शून्योऽधिगन्तव्यो विमनोऽसूर्तविग्रहः ॥'

### इत्याद्युपक्रम्य

'नास्त्यस्ति नास्ति नास्तीति कोटयो न स्प्रशन्ति हि। वाचामगोचरं यस्मात्तत्तत्त्वमिह कथ्यते ॥ यदभावि न तद्रावि यद्रावि न तदन्यथा। एवं विचिन्त्य मतिमान्विकल्पं न समाष्र्रयेत्॥ तद्य सर्वगतं सूक्ष्ममुपाधिपरिवर्जितम्।'

इत्यादिपर्यन्तं बहूक्तवान् । श्रीमत्सोमानन्दादिदेशि-कैः उक्तमिति –श्रीशिवदृष्ट्यादौ, यदुक्तं तत्र

'भावनाकरणाभ्यां किं शिवस्य सततोदितेः।

### इति ।

'सक्कज्ज्ञाते सुवर्णे किं भावना करणं व्रजेत् । एकवारं प्रमाणेन शास्त्राद्दा गुरुवाक्यतः ॥ ज्ञाते शिवत्वे सर्वस्थे प्रतिपत्त्या दृढात्मना । करणेन नास्ति कृत्यं कापि भावनयापि वा ॥'

#### इति च ॥४⊏॥

तदेव सर्वत्रावधातव्यामित्याह
गुरोर्वाक्याद्यक्तित्रचयरचनोन्मार्जनवशात्
समाश्वासाच्छास्त्रं प्रति समुदिताद्वापि कथितात् ।
विलीने शंकास्त्रे हृदयगगनोद्धासिमञ्चसः 🐬
प्रभोः सूर्यस्येव स्पृशत चरणान्ध्वान्तजयिनः ॥४६॥

पं० १० क० पु० कारगमिति पाठ:।

पं 1३ क० पु० करगो नास्ति कृत्यं चेति पाठः।

पं• १४ क॰ पु॰ तद्वेषमत्रापीति पाठः ।

गुरोरित्यादिवाक्यात्सकृदुपदेशाद्यात्मनः 'श्रात्मे-वेश्वरः सर्वज्ञः सर्वकर्ता च , इत्यादिकानां युक्तीनां प्रचयस्य या रचना –परपत्तवाधनस्वपक्षसाधनाधा-यिका शास्त्रपरिपाटी, तया उन्मार्जनं – बौद्धाज्ञानोत्पुं-सनं, तद्वशात् - बौद्धज्ञानोदयेन स्वपरामर्शदार्ट्या-दित्यर्थः । शास्त्रं – प्रभुसंमितमद्वैतागमं प्रति समा-श्वासात्प्रत्ययादिति, व्यस्तात् – गुरुतः शास्त्रतः स्वतः तीव्रतीव्रशक्तिभाजां,यद्वा समुदितात्—समस्तात्कथि-तात् एतस्माञ्चयादिष तीत्रमध्यादिशक्तिपातभाजां, शंकाविकल्प एवावारकत्वादभ्रं, तस्मिन्विलीने सति, हृदयं-विमर्श एव श्रनविद्धन्नत्वाद्गगनं तत्रोच्चैर्भास-नशीलं - ज्ञत्वकर्तृत्वलक्षणं महः तेजो यस्य, श्रत एव ध्वान्तस्य स्वात्मप्रच्छादनेनोपाश्रितस्य द्वैतप्रथात्म-कस्य श्रज्ञानस्य, जियनः प्रभोः-विश्वात्मकत्वेन प्रभव-नशीलस्य परमात्मनः, चरणान् – चरेर्गत्यर्थत्वादाण-वादीनि ज्ञानानि, यूयं-समनन्तरोद्दिष्टाः तीव्रतीवा-दिशक्तिपातभाजः, स्पृशत – यथोत्तरं स्वात्ममयतयैव

पं० ७ ख० पु० शास्त्रात् स्वस्माद्यदा तीव्र इति पाठः ।

भावयध्वमित्यर्थः, श्रत एव चास्य सूर्येणौपम्य-मुक्तं, तस्यापि हि श्रश्ने गलिते गगनोद्धासित्वेन श्रन्थकारं निराकुर्वतः पादस्पर्शः उचितः ॥४६॥ इदानीमाहिकार्थं श्लोकस्य प्रथमार्थेनोपसंहरति इदमनुत्तरधामविवेचकं विगलितौपयिकं कृतमाहिकम् ॥५०॥ उपाय एवौपयिकमिति शिवम् ॥ तत्तद्ग्रन्थाधिगमो-पायशतान्वेषण्यसक्तेन । श्रनुपायाहिकमेतद्-

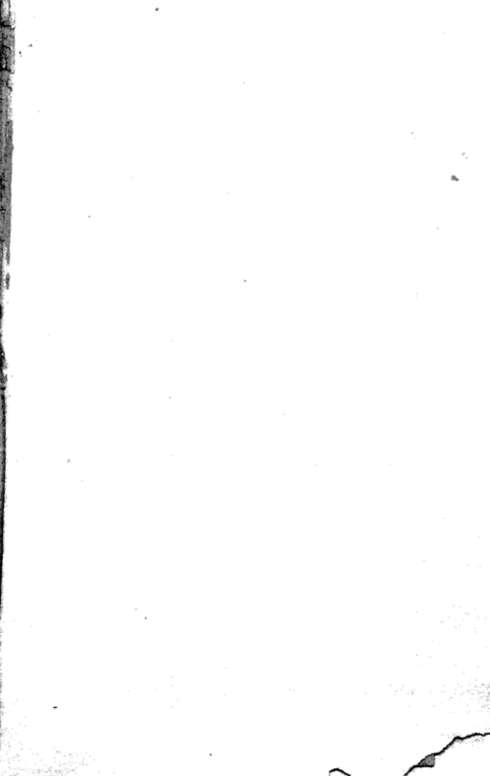
इति श्रामदाचार्याभिनवगुप्तपादिवरिचते, श्रीजयरथाचार्यकृतप्रका-शाख्यव्याख्योपेते श्रीतन्त्रालोके श्रनुपायप्रकाशनं नाम द्वितीयमाद्धि-कम् ॥२॥

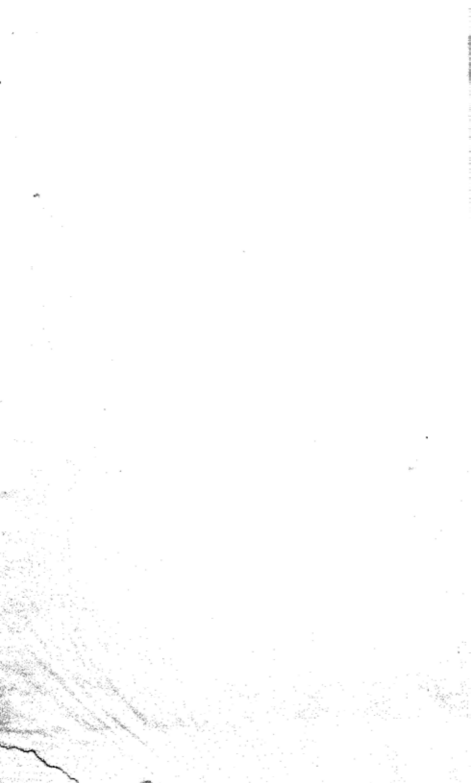
व्याख्यातं जयरथेनाशु ॥

एतत्काश्मीरभूपालसंश्रितेन प्रकाशितम् । सता मुकुन्दरामेण सन्मुदेऽस्तु शिवेऽर्पितम् ॥

पं० ६ क० पु० स्वातमतयेति पाठः ।

पं०७ क॰ पु० जयस्थेन चित्रम् इति, ग॰ पु० जयव्येन रचितमिदमिति पाठः।





"A book that is shut is but a block"

BCHAEOLOGICA

GOVT. OF INDIA

Department of Archaeology

NEW DELHI.

Please help us to keep the book clean and moving.

8. 8. 148. N. DECHI.